
SERIA POGRANICZA

D
ialog podstaw

ą, w
arunkiem

 czy koniecznością bycia w
e w

spólnocie?

Camino 2025

DIALOG PODSTAWĄ, WARUNKIEM DIALOG PODSTAWĄ, WARUNKIEM 
CZY KONIECZNOŚCIĄ BYCIA CZY KONIECZNOŚCIĄ BYCIA 

WE WSPÓLNOCIE?WE WSPÓLNOCIE?

Dostępne także 
w wersji elektronicznej.





DIALOG PODSTAWĄ, WARUNKIEM 

CZY KONIECZNOŚCIĄ BYCIA 

WE WSPÓLNOCIE?



 

seria POGRANICZA 10

Redaktor serii:
ks. Zenon Myszk



pod redakcją
Piotra Walewskiego

Pelplin - Warszawa
 2025

DIALOG PODSTAWĄ, WARUNKIEM 
CZY KONIECZNOŚCIĄ BYCIA 

WE WSPÓLNOCIE?



 

Recenzenci:
Ks. prof. Janusz Szulist 
prof. Marek Melnyk

Projekt typograficzny i skład
Mariusz Kużownik / studiofactory.pl

Projekt okładki
Mariusz Kużownik

Wydawca:

Wydawnictwo „Bernardinum” Sp. z o.o.
ul. Biskupa Dominika 11, 83-130 Pelplin
tel. 58 536 17 57
bernardinum@bernardinum.com.pl
www.bernardinum.com.pl

Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
ul. Dewajtis 5, 01-815 Warszawa; tel. 22 561 89 23
wydawnictwo@uksw.edu.pl
www.wydawnictwo.uksw.edu.pl

Druk i oprawa:
Drukarnia Wydawnictwa „Bernardinum” Sp. z o.o., Pelplin

Copyright © Uniwersyteckie Centrum Badań Wolności Religijnej 
All rights reserved

ISBN Wydawnictwo Bernardinum: 978-83-8333-431-8
e-ISBN Wydawnictwo Bernardinum: 978-83-8333-434-9

ISBN Wydawnictwo Naukowe UKSW: 978-83-8281-703-4
e-ISBN Wydawnictwo Naukowe UKSW: 978-83-8281-704-1



SPIS TREŚCI

Wykaz skrótów / 7

Słowo wstępne / 11

Zamiast przedmowy. Artykuł wprowadzający do monografii
ks. prof. dr hab. Henryk Skorowski 
Dialog podstawą budowania społeczności 
w bogactwie jej różnorodności / 13

dr hab. Krzysztof Wielecki, prof. UKSW 
Dialogiczna natura człowieka i społeczeństwa / 23

ks. prof. dr hab. Jerzy Gocko, KUL 
Chrześcijańska wizja dialogu. 
Teologiczno-antropologiczne podstawy i aktualność przesłania / 41

dr hab. Leszek Korporowicz, prof. UKSW 
Od interakcji do komunikacji. 
W kierunku dialogu jako wartości autotelicznej / 59

ks. dr hab. Janusz Mierzwa, prof. UP 
Zaufanie jako fundament dialogu wspólnoty losu i celu / 71

ks. prof. dr Zbigniew Formella, UPS Roma 
Paradygmat wychowania do dialogu: 
pomiędzy determinizmem a osobowością /75

dr hab. Sylwia Jaskuła, prof. UJ 
Dialog w kryzysie. 
Od potrzeby komunikacji do warunku współistnienia / 91



 

dr hab. Waldemar Urbanik, prof. ANSTWP 
Dialog międzypokoleniowy i proces replikacji
pokoleniowej wartości w świetle badań „Młodzież 4.0”. 
Kolejny szkic do portretu 
współczesnej młodzieży polskiej / 111

ks. prof. dr hab. Jan Kazimierz Przybyłowski, UKSW 
„Nie należy wpatrywać się w palec, 
który wskazuje na księżyc”.
Rola serca w dialogu interpersonalnym 
w perspektywie teologii stosowanej / 127

ks. dr Artur Aleksiejuk, ChAT 
Dialogiczny logos ekumenizmu
jako dążenia do budowania wspólnoty wartości
w społeczeństwie pluralistycznym i wielokulturowym /153

ks. dr Tomasz Bierzyński, 
Wartościowania botów konwersacyjnych
wobec dialogu międzypokoleniowego w rodzinie / 165

ks. dr hab. Mariusz Chamarczuk, prof. UKSW 
Dialog kultur w perspektywie teorii integracji kulturowej / 187



7

WYKAZ SKRÓTÓW

Sigla biblijne przekładów Biblii oraz sposób cytowania i inne skró-
ty podajemy wg P. Walewski, Technologia studiowania dla socjologów. 
Przypisy i skróty (SSPP 1/1), Rumia 2017.

	 AAS	 „Acta Apostolicae Sedis”

	AAAPSS	 „ANNALS of the American Academy of Political 
		  and Social Science”

	 BT	 Biblia Tysiąclecia, Poznań 2002

	 BWF	 Biblioteka Współczesnych Filozofów

	 CA	 Jan Paweł II, Encyklika „Centesimus annus”, 
		  https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/
		  encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_
		  centesimus-annus.html

	 DN	 Franciszek, Encyklika „Dilexit nos. O miłości ludzkiej 	
		  i Bożej Serca Jezusa Chrystusa”, https://www.vatican.va/	
		  content/francesco/pl/encyclicals/documents/20241024-
		  -enciclica-dilexit-nos.html?utm_source=chatgpt.com

	 DWR	 Sobór Watykański II, Deklaracja o wolności religijnej
		  „Dignitatis humanae”, https://sip.lex.pl/akty-prawne/
		  akty-korporacyjne/deklaracja-o-wolnosci-
		  religijnej-286768070

	 DV	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna 
		  o Objawieniu Bożym „Dei Verbum”, https://sip.lex.pl/
		  akty-prawne/akty-korporacyjne/konstytucja-
		  dogmatyczna-o-objawieniu-bozym-286768066

	 EK	 Encyklopedia katolicka, t. 1, 
		  red. F. Gryglewicz, Lublin 1973

	 KDK	 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska 
		  o Kościele w świecie współczesnym 
		  „Gaudium et spes”, Watykan 1965



8

	 KK	 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna 
		  o Kościele „Lumen gentium”, Watykan 1964

	 KKK	 Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994

	 ES	 Paweł VI, Encyklika „Ecclesiam suam” (6 sierpnia 1964), 
		  w: Jan XXIII – Paweł VI – Jan Paweł II, Encykliki, 
		  Warszawa 1981

	 RH	 Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis”, 
		  Watykan 1979, https://www.vatican.va/content/
		  john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_
		  enc_04031979_redemptor-hominis.html

	 SRS	 Jan Paweł II, Sollicitudo rei socialis, Watykan 1987, 
		  https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/
		  encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_
		  sollicitudo-rei-socialis.html

	 SSPP	 Series Sociologica et Philosophica Pomeraniae

	 VS	 Jan Paweł II, Encyklika „Veritatis splendor”, Watykan 1993,
		   https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/
		  encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_
		  veritatis-splendor.html

INNE

	 cyt.	 cytat, cytowanie
	 etc.	 et caetera
	 gr.	 grecki
	 i in.	 i inni
	 itp.	 i tym podobne
	 kard.	 kardynał
	 łac.	 łacina, język łaciński
	 m.in.	 między innymi



9

	 n.	 nota w Encyklice lub innych dokumentach Kościoła
	 np.	 na przykład
	 por.	 porównaj
	 proc.	 procent
	 r.	 rok
	 rozdz.	 rozdział
	 św.	 święty/a
	 t.	 tom
	 tj.	 to jest
	 tł.	 tłumaczył, tłumaczenie
	 tzw.	 tak zwany
	 zob.	 zobacz





11

Słowo wstępne

W tym roku obchodzimy skromny jubileusz dziesiątej edycji naszej 
serii Pogranicza, której pomysłodawcami byli przed laty senator Kazi-
mierz Kleina oraz ks. Zenon Myszk. Ksiądz proboszcz Zenon Myszk 
z wielkim zaangażowaniem troszczy się nie tylko o spotkania na Ca-
mino, które co roku organizuje, lecz także o druk każdej książki po-
wstającej z refleksji pokonferencyjnych.

Zawarte w tym tomie artykuły nie stanowią prostego przełożenia 
wydarzeń i dyskusji odbywających się podczas Camino. To właśnie 
tam rodzi się myśl, następuje interakcja z uczestnikami i ożywiona 
nieraz dyskusja, z której dopiero w zaciszu bibliotek i warsztatu na-
ukowego powstają teksty naukowe. Nie wszyscy autorzy mieli swo-
je wystąpienia podczas Camino – zapraszamy zatem do współpracy 
również badaczy, którzy z różnych względów nie mogą uczestniczyć 
w wydarzeniu stacjonarnie.

W tym roku, obok „stałego zespołu naukowców i Przyjaciół Cami-
no”, zaprosiliśmy do współpracy nową osobę - ks. dr. Tomasza Bie-
rzyńskiego, autora interesującego artykułu poświęconego badaniom 
nad tzw. botami konwersacyjnymi.

Polecamy się Państwa pamięci i zapraszamy do lektury monografii, 
która nie tyle udziela gotowych odpowiedzi, ile – stawiając pytania – 
wskazuje ścieżkę dochodzenia do prawdy w różnorodności. 

Pamiętajmy, że dialog zaczyna się od spotkania i szacunku wobec 
każdego człowieka, który chce podzielić się z nami „swoją opowieś-
cią”, a więc cząstką „swojej prawdy”. Nade wszystko zaś pamiętajmy, 
że nasze racje i przekonania są jedynie drogą do poszukiwania Tego, 
który nie tylko zna prawdę, lecz sam jest Prawdą.

Zenon Myszk
Piotr Walewski





13

Artykuł wprowadzający do monografii

Henryk Skorowski SDB
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego,  
Muzeum Niepodległości

Dialog podstawą budowania społeczności 
w bogactwie jej różnorodności

Bez wątpienia żyjemy dziś w świecie: wieloetnicznym, wielokulturo-
wym, wielowyznaniowym. Żyjemy w świecie wielorako zróżnicowa-
nym. Budowanie jedności społeczności i harmonijne funkcjonowanie 
tak zróżnicowanych społeczności, i to zarówno lokalnych, państwo-
wych jak i międzynarodowych, a także wyznaniowych i religijnych, 
wymaga wielu wysiłków zarówno ze strony zarządzających poszcze-
gólnymi społecznościami, jak i bytów stanowiących ich tożsamość. 
Jednym z istotnych elementów jedności i harmonii współbycia i współ-
życia wielorakich bytów społeczno-kulturowo-wyznaniowych jest bez 
wątpienia dialog. Dialog jest dziś podstawą jedności z zachowaniem 
wielokulturowości, wieloetniczności czy wieloreligijności. W zakre-
sie zaś dialogu fundamentalnym elementem są wartości, na których 
winien się on opierać. I o dialogu jako podstawie jedności społecz-
nej w kontekście wartości chrześcijańskich chcemy dziś rozmawiać.

Mój Kościół podał po raz pierwszy zasady prowadzenia dialogu 
w Instrukcji De motione oecumenica z 20 XII 1949 r. Szczególne jed-
nak uwrażliwienie Kościoła na potrzebę dialogu ujawniło się za pon-
tyfikatu Jana XXIII (Mater et Magistra, Pacem in terris) i Pawła VI 
(Ecclesiam suam) oraz Soboru Watykańskiego II (Konstytucja dusz-
pasterska o Kościele w świecie współczesnym, Dekret o ekumenizmie, 



14

h e n ryk s ko r o w s k i

Deklaracja o stosunku Kościoła do religii niechrześcijańskich). W tych 
dokumentach Kościół niejako zgłosił poważną propozycję swojego 
dialogu ze światem i wszystkimi jego społecznościami i wspólnotami 
wyznaniowymi. Od tego też czasu dialog stał się nie tylko elementem 
nauczania społecznego Kościoła, ale także metodą jego praktycznego 
działania i postępowania w ramach współczesnej mu rzeczywistości.

Wokół pojęcia dialogu w ujęciu chrześcijańskim

Czym jest dialog w najgłębszej swej istocie w ujęciu chrześcijańskim? 
W najbardziej ogólnym ujęcie oznacza on rozmowę, której celem 
jest wymiana myśli i poglądów. W tym sensie dialog jest synonimem 
rozmowy w odróżnieniu od monologu czyli dłuższej wypowiedzi 
jednej osoby. Dialog to zatem sposób komunikacji międzyludzkiej, 
w której podmioty bądź to pojedyncze, bądź zbiorowe dążą w szcze-
gólny sposób przez słowo do wzajemnego zrozumienia, zbliżenia się 
i współdziałania1. Tak rozumiany dialog kryje w sobie kilka istotnych 
i fundamentalnych elementów.

Pierwszym nieodzownym elementem dialogu jest nawiązanie wza-
jemnego kontaktu przez poszczególne – pojedyncze lub wspólnotowe 

– podmioty, ich wzajemne zbliżenie i spotkanie. Trudno tu o jednolite 
precyzyjne określenie. Chodzi po prostu o ten element, który w swej 
najgłębszej istocie powoduje zniwelowanie izolacji podmiotów, tzn. ich 
pozostawanie w oddaleniu od siebie. Podmioty – człowiek jako jed-
nostka lub wspólnota osób – bowiem osoby, które pozostają w świecie 
tylko i wyłącznie własnych przekonań, zamknięte w ścianach swojej 
prawdy, niedostępne w sferze własnych decyzji, izolują się w świecie 
własnego egoizmu zrywając jakikolwiek między sobą kontakt. W dia-
logu zatem musi być wzajemny kontakt. Rzetelny bowiem dialog wy-
rasta z pewnego założenia, które musi być przyjęte – wyraźnie lub 
milcząco – przez obydwa podmioty dialogu, że nie są one w stanie 
poznać prawdy o sobie, jak i prawdy, ku której dążą, jeśli pozostają 

1	  Por. Jan Paweł II, Ewangelizacja jest dialogiem z człowiekiem. Spotkanie 
z młodzieżą w Parc – des – Princes 1.VI.1980, w: Jan Paweł II, Nauczanie 
społeczne, t. 3, Warszawa 1984, 439.



15

w świecie swoich przekonań, tzn. w świecie wzajemnej od siebie izola-
cji. Poznać bowiem prawdę można tylko i wyłącznie w bezpośrednim 
kontakcie. Spotkanie i nawiązanie kontaktu uznać zatem należy nieja-
ko za warunek wstępny ale jednocześnie nieodzowny każdego dialogu2.

Drugim fundamentalnym elementem każdego dialogu jest do-
chodzenie do prawdy. W tym miejscu należy dokonać istotnego do-
powiedzenia, iż chodzi o wspólne poszukiwanie i dojście do prawdy. 
W istocie bowiem w dialogu zawsze chodzi o prawdę, czyli dążenie 
do uzyskania obrazu zgodnego z rzeczywistością, czyli prawdą3. Ten 
element w każdym dialogu jest najtrudniejszy. Wynika to z oczywi-
stego faktu, iż żaden z  podmiotów nie jest do końca posiadaczem 
prawdy, a jedynie zbliża się do niej każdy ze swojej pozycji. Chodzi 
o to, aby owo dochodzenie do prawdy z różnych stron dokonywało się 
nie w izolacji i separacji, ale wspólnym wysiłkiem4. Dopóki bowiem 
podmioty dialogu próbują dociec prawdy ze swoich wyizolowanych 
pozycji, w tym jeszcze z przekonaniem, iż ową prawdę już posiada-
ją, ulegają częściowemu złudzeniu. Nie ulega bowiem wątpliwości, iż 
pełna prawda jest zawsze owocem wspólnych doświadczeń, przemy-
śleń i przemiany punktów widzeniu obu podmiotów. To rzeczywiste, 
a  jednocześnie wspólne poszukiwanie prawdy jest jednak wielora-
ko warunkowane. Dwa uwarunkowania wydają się być nieodzowne.

Pierwszym z nich jest wolność partnerów dialogu. Jest to uwarun-
kowanie fundamentalne. Nie ma bowiem wspólnego poszukiwania 
i dochodzenia do prawdy w relacji zależności jednego partnera dia-
logu od drugiego. Chodzi o ten rodzaj zależności, który ma charakter 
dominacji. Oznacza to, iż wolność w tym sensie warunkuje docho-
dzenie do prawdy, że żaden z partnerów nie zmusza drugiego do bez-
względnego podporządkowania się swoim poglądom i przekonaniom, 
a wręcz przeciwnie, pozostawia mu niezależność jego decyzji. Nie 
może zatem we wspólnotowym poszukiwaniu prawdy, a to jest isto-
tą dialogu, jeden podmiot dać odczuć drugiemu, że góruje nad nim 
w zakresie posiadania prawdy. 

2	  Dialog na rzecz pokoju wyzwaniem dla naszych czasów. Orędzie na XVI 
Światowy Dzień Pokoju 1 I 1983, w: Paweł VI – Jan Paweł II, Orędzia 
papieskie na Światowy Dzień Pokoju, Rzym – Lublin 1987, n. 6.

3	  Por. tamże, n. 6.
4	  Por. tamże, n. 6.

d i a lo g p o d s tawą b u d o wa n i a s p o ł e c z n o ś c i…



16

h e n ryk s ko r o w s k i

Wolność, jako nieodzowny warunek poszukiwania i dochodzenia do 
prawdy, umożliwia niejako „wczuwanie się” w punkt widzenia drugie-
go uczestnika dialogu. Jan Paweł II stwierdza: „Dialog musi zmierzać 
do tego, by uznane były specyficzne właściwości i odrębności poszcze-
gólnych ludzi i grup z zachowaną przestrzenią wolności”5. Nie chodzi 
tu jedynie o uprzejmość, lecz o uznanie, że drugi uczestnik dialogu, 
ze swego punktu widzenia, zawsze posiada choćby częściowy udział 
w prawdzie. W ten sposób obydwie strony wznoszą się jakby ponad 
siebie, dążąc do wspólnoty w jednym i tym samym spojrzeniu na rze-
czywistość, której dialog dotyczy. Partnerzy, podejmując dialog, wyra-
żają gotowość uczynienia „prawdy drugiego” częścią własnej prawdy6.

Drugim warunkiem wspólnego poszukiwania i dochodzenia do 
prawdy jest autentyczność partnerów dialogu. Autentyczność oznacza 
tu w gruncie rzeczy uczciwe i poważne traktowanie partnera. Żaden 
z uczestników dialogu po prostu nie może „grać” swojej roli wobec 
drugiego, gdyż takie zachowanie zrywa samą istotę dialogu, którą, jak 
wspomniano, jest wspólne poszukiwanie prawdy7.

Istnieją także inne uwarunkowania dochodzenia do prawdy. Przy-
kładowo wymienić można chociażby sprawiedliwość, uczciwość, 
międzyludzką solidarność itp.8 Wolność i  autentyczność są jednak 
uwarunkowaniami podstawowymi. Do nich też można sprowadzić 
wszystkie pozostałe. 

Trzecim elementem autentycznego dialogu, który bezpośrednio wią-
że się z poprzednim i niejako z niego wyrasta jest gotowość kompro-
misu, określana niejednokrotnie jako gotowość do autokorekty swoich 
poglądów i przekonań9. W tym miejscu należy dokonać istotnego do-
powiedzenia. Dialog sam w sobie, a więc w najgłębszej swej istocie, nie 
może być utożsamiany z kompromisem, a tym samym w jakimś sensie 
z relatywizmem. Kompromis jest jedynie jednym z elementem dia-
logu. Ten element także należy uznać za zasadniczy i fundamentalny 

5	  Tamże, n. 10.
6	  Tamże, n. 10.
7	  Por. tamże, n. 6.
8	  Por. Jan Paweł II, Pokój jest wartością, która nie zna podziałów na Północ – 

Południe, Wschód i Zachód: jest tylko jeden pokój. Orędzie na XIX Światowy 
Dzień Pokoju 1 I 1986, tekst polski, Watykan 1986, n. 4. 5.

9	  Por. Jan Paweł II, Dialog na rzecz pokoju..., n. 6.



17

dla każdego dialogu. To właśnie uczciwe i autentyczne oraz wspól-
ne poszukiwanie i dochodzenie do prawdy wymaga niejednokrotnie 
kompromisu. Kompromis staje się w ten sposób zasadą wspólnego do-
chodzenia do prawdy. W najgłębszej swej istocie jest on po prostu właś-
ciwym zachowaniem partnera dialogu, który w pewnym momencie 
dyskusji godzi się zrezygnować z niektórych wymagań swojej decyzji, 
by uwzględnić pewne wymagania decyzji innych partnerów dialogu10. 

W kontekście kompromisu, jako zasadniczego elementu dialogu, na-
leży jednak dokonać kilku istotnych dopowiedzeń. Wynika to z pytania, 
które w tym miejscu musi być postawione, a mianowicie: czy można 
mówić o kompromisie w zakresie prawdy. Prawda, a mówiąc bardziej 
precyzyjnie, jej poszukiwanie i dochodzenie do niej, jest samą istotą, 
czyli rdzeniem dialogu. Kompromis zaś w najgłębszej swej istocie jest 
przecież rezygnacją, przynajmniej częściową, z własnych poglądów 
i przekonań. Czy jest zatem etycznie usprawiedliwiona rezygnacja ze 
swoich przekonań w zakresie prawdy? 

W tym miejscu trzeba podkreślić w sposób jednoznaczny, iż kom-
promis w dialogu jest nie tylko usprawiedliwiony, ale konieczny. Ów 
kompromis jest bowiem konsekwencją wspólnego poszukiwania praw-
dy. To właśnie wspólne poszukiwanie prawdy i dochodzenie do niej 
oznacza, iż w momencie rozpoczęcia dialogu żaden z uczestniczących 
w nim partnerów nie jest jej posiadaczem do końca. Ta zaś sytuacja 
wymaga tego, co określa się pojęciem kompromisu. Kompromis jako 
element dialogu świadczy nie tylko o zwracaniu uwagi na innych 
partnerów, ale przede wszystkim o szacunku dla nich. Chociaż jeden 
z partnerów podejmując decyzje ma świadomość, iż kierował się po-
ważnymi racjami, to jednak nie może być całkowicie pewny słuszności 
swoich przekonań i poglądów na określoną kwestię stanowiącą przed-
miot dialogu. Odparcie bowiem argumentów partnera nie oznacza ich 
obalenia. A to ma swoje konsekwencje – musi uwzględniać, iż partner 
także może mieć cząstkę prawdy. W tym sensie w dialogu pozostaje ja-
kaś resztka do końca nie odczytana, która z samej uczciwości domagać 
się może kompromisu. Inaczej mówiąc partnerzy dialogu muszą się 
zgodzić na częściowe przyznanie racji innym partnerom. Kompromis 
jest zatem koniecznym elementem dialogu. Można powiedzieć w ten 

10	 Por. tamże, n. 10.

d i a lo g p o d s tawą b u d o wa n i a s p o ł e c z n o ś c i…



18

h e n ryk s ko r o w s k i

sposób, że gdyby określony jednostkowy lub wspólnotowy podmiot 
dialogu sam dochodził do prawdy niekoniecznie musi się liczyć z opi-
niami i przekonaniami innych. W dialogu jednak, którego istotą jest 
wspólnotowość poszukiwania i dochodzenia do prawdy, kompromis 
jest elementem konstytuującym samo pojęcie dialogu.

Wydaje się zatem sprawą oczywistą, że kompromis jednak w dialogu 
musi mieć swoje granice. I tu po raz pierwszy dotykamy ograniczeń 
w dialogu. Tak kompromis w dialogu musi mieć granice. Trudno je 
ustalić a priori w formie ścisłych zasad. Jest jednak sprawą oczywistą, 
iż granicą każdego kompromisu winny być podstawowe wartości. To 
one wyznaczają granice kompromisu. W dialogu można ustępować 
do pewnego punktu, dopóki partnerzy dialogu znajdują się w am-
biwalentnej strefie, w której rozważa się „za” i „przeciw” w zakresie 
poruszanej kwestii. W tym momencie bowiem partnerzy ci są ciągle 
w sferze wspólnotowego poszukiwania prawdy. Przychodzi jednak 
taki moment, który dla określonego podmiotu jest prawdą oczywistą 
nie podlegającą żadnym ustępstwom. I to jest właśnie granica dialo-
gu. Zawsze rzeczywistą granicą każdego kompromisu jest przekona-
nie dotyczące prawdy. W tym momencie rezygnacja z prawdy byłaby 
zaprzeczeniem samej istoty dialogu. Gdyby nie uwzględnić tej granice 
całe zagadnienie poszukiwania prawdy sprowadzałoby się jedynie do 
poziomu kupieckiego. Prawda stałaby się w tym momencie jedynie 
elementem przetargowym i handlowym11.

Kolejnym istotnym elementem dialogu, będącym prostą konse-
kwencją poprzednich, jest porozumienie, czyli tzw. consensus. Jest to 
niejako finalny element dialogu12. Nie zawsze owo porozumienie jest 
pełne, szczególnie wtedy, gdy partnerami dialogu są podmioty dia-
metralnie różne w sferze swoich przekonań i poglądów na interesu-
jącą ich kwestie. Biorąc jednak pod uwagę, iż istotą każdego dialogu 
jest wspólne dochodzenie do prawdy w kontekście wolności i auten-
tyczności, biorąc także pod uwagę, iż towarzyszy temu dobrze pojęty 
kompromis, należy zasadnie wnioskować, iż elementem zamykają-
cym cały proces dialogu jest przynajmniej częściowe porozumienie. 
Porozumienie to jest, jak gdyby elementem twórczym dialogu. Każdy 

11	 Por. Jan Paweł II, Ewangelizacja jest dialogiem..., 440-441.
12	 Por. tenże, Pokój jest wartością..., n. 5.



19

rzeczywisty dialog podejmuje się bowiem z myślą o stworzeniu cze-
goś nowego (dojście i odnalezienie prawdy). Twórczość ta wyraża się 
w tym, iż owo porozumienie w zakresie odnalezionej prawdy stanowi 
podstawę wspólnego działania. Działanie jest tu rozumiane bardzo sze-
roko. Oznacza to, iż działanie to może także mieć charakter odejścia 
od zaplanowanych wcześniej działań. W tym sensie w prawdziwym 
dialogu powstaje coś nowego, czego dotychczas nie było13.

Wymienione elementy dialogu stanowią, że jest on rzeczywistym 
sposobem komunikacji międzyludzkiej, w której podmioty dążą do 
wzajemnego zrozumienia, zbliżenia i współdziałania. Zakłada on uzna-
nie godności i wolności każdego człowieka oraz jego prawa do wyra-
żania własnych poglądów.

Wartości chrześcijańskie podstawą dialogu

Pojęcie tak rozumianego dialogu odnosimy dziś do wielu sfer życia 
społecznego w tym także religijnego i wyznaniowego. W tej sferze dia-
log oznacza wyraz wzajemnego otwarcia się ludzi i wspólnot ludzkich 
wielorako zróżnicowanych celem wspólnego poszukiwania i docho-
dzenia do prawdy w dziedzinie szeroko rozumianej wyznaniowości. 
W jego ramach powinno się podejmować najbardziej palące problemy 
współczesnej rzeczywistości religijnej. W tym sensie dialog stanowi 
w ramach życia religijnego właściwą drogę rozwiązywania wielorakich 
problemów wyznaniowych. Jest też wyrazem dojrzałości religijnej14. 
W sferze wyznaniowej oznacza on zatem dążenie do wzajemnego 
poznania, zrozumienia, dochodzenia do prawdy oraz współpracy 
pomiędzy poszczególnymi Kościołami, a w dalszej perspektywie do 
przywrócenia między wszystkimi chrześcijanami jedności doktrynal-
nej, sakramentalnej i organizacyjnej15. Przedmiot, podstawy i płasz-
czyzny tego dialogu wyznaczają poszczególne wspólnoty i Kościoły, 
tym niemniej obejmuje on dziś wiele spraw chrześcijaństwa w tym 
przede wszystkim duchowe, wewnętrzne i liturgiczne, jak również 

13	 Por. tamże, n. 5.
14	 Por. tamże, n. 5. 6. 10.
15	 Por. Jan Paweł II, Ewangelizacja jest dialogiem..., 438-446.

d i a lo g p o d s tawą b u d o wa n i a s p o ł e c z n o ś c i…



20

h e n ryk s ko r o w s k i

wzajemne współżycie poszczególnych wspólnot. Zasadniczą podsta-
wą tego dialogu są wartości, które wniosło chrześcijaństwo.

Jeśli przyjąć, że pierwszym nieodzownym elementem dialogu w uję-
ciu chrześcijańskim jest nawiązanie wzajemnego kontaktu przez po-
szczególne podmioty i  ich wzajemne zbliżenie, to podstawowym 
elementem dialogu pamięci musi być autentyczne spotkanie w owych 
dyskutowanych sprawach i przekonaniach religijnych. Trudno tu 
o  jednolite precyzyjne określenie. Chodzi po prostu o  ten element, 
który w swej najgłębszej istocie powoduje zniwelowanie izolacji pod-
miotów, tzn. ich pozostawanie w oddaleniu od siebie w zakresie inter-
pretacji poszczególnych faktów z zakresu dziejów. Podmioty bowiem, 
które pozostają w świecie tylko i wyłącznie własnych przekonań, za-
mknięte w ścianach swojej prawdy, niedostępne w sferze własnych 
decyzji, izolują się w świecie własnego egoizmu zrywając jakikolwiek 
między sobą kontakt. W dialogu zatem musi być wzajemny kontakt. 
Rzetelny bowiem dialog wyrasta z pewnego założenia, które musi być 
przyjęte – wyraźnie lub milcząco – przez obydwa podmioty dialogu, 
że nie są one w stanie poznać prawdy o sobie, jak i prawdy o faktach, 
ku której dążą, jeśli pozostają w świecie swoich przekonań, tzn. w świe-
cie wzajemnej od siebie izolacji. Poznać bowiem prawdę można tylko 
i wyłącznie w bezpośrednim kontakcie. Spotkanie i nawiązanie kon-
taktu uznać zatem należy niejako za warunek wstępny ale jednocześnie 
nieodzowny każdego dialogu16. W tym miejscu dotykamy pierwszej 
fundamentalnej wartości, którą chrześcijaństwo wprowadziło w praw-
dziwy dialog. Jest nim wartość samego człowieka. Istotę dialogu wy-
znacza sama koncepcja człowieka jako fundamentalnej wartości. To 
człowiek jako osoba jest pierwszą i podstawową wartością każdego 
dialogu. Trzeba zatem zawsze mieć w świadomości chrześcijańską 
wizję człowieka z jej niepowtarzalną godnością pochodzącą od Boga.

Jeśli drugim fundamentalnym elementem każdego dialogu w ujęciu 
chrześcijańskim jest dochodzenie do prawdy, to musi to być wspól-
ne poszukiwanie i dojście do prawdy. W tym miejscu dotykamy ko-
lejnej wartości jaką jest prawda. U  podstaw każdego dialogu tkwi 
zatem prawda jako wartość. Mówiąc zatem o dialogu w ujęciu chrześ-
cijańskim należy zawsze mieć na uwadze chrześcijańską koncepcję 

16	 Jan Paweł II, Dialog na rzecz pokoju…, n. 6.



21

prawdy. W istocie bowiem w dialogu zawsze chodzi o prawdę, czyli 
dążenie do uzyskania obrazu zgodnego z rzeczywistością17. Ten ele-
ment w każdym dialogu jest najtrudniejszy. 

Podsumowanie

Tak rozumiany dialog wyznacza także postawę dialogu. Będzie to sta-
ły sposób zachowania się, którego istotą jest gotowość do spotykania 
się z innymi podmiotami, wspólnego poszukiwania prawdy, kompro-
misu i wynikającego z niego działania, czyli do zrozumienia, zbliża-
nia się i współdziałania z każdym innym podmiotem jednostkowym 
i wspólnotowym18.

Tak rozumiany dialog, wyrastający na bazie takich wartości, jest 
podstawą budowania jedności społeczności z uwzględnieniem jej 
różnorodności.

17	 Por. tamże, n. 6.
18	 Por. Jan Paweł II, Dialog na rzecz pokoju..., n. 6. 10.

d i a lo g p o d s tawą b u d o wa n i a s p o ł e c z n o ś c i…





23

Krzysztof Wielecki
Pontifical Academy of Social Sciences – Vatican 
Uniwersytet Stefana Kardynała Wyszyńskiego 
Międzywydziałowa Katedra Realizmu Krytycznego 
ANS TWP w Szczecinie

Dialogiczna natura człowieka 
i społeczeństwa

Ekonomiczny wymiar dialogiczności społecznej  
w czasach kryzysu cywilizacyjnego  

(na przykładzie nierówności majątkowych)

Żyjemy w świecie poważnego kryzysu cywilizacyjnego, którego jed-
nym z ważnych wymiarów jest kryzys ekonomiczny. Nie miejsce tu, 
aby głębiej wchodzić w problematykę tego rodzaju. Chcę jednak po-
kazać, że istotą tego kryzysu jest brak podmiotowości w skali indy-
widualnej i zbiorowej. Nie będę tu także szerzej rozwodził się, co to 
jest owa podmiotowość, ani prezentował stanowisk, jakie w tej mie-
rze zajmują uczeni1. Pragnę się bowiem skupić na jednym tylko wy-
miarze wspomnianego kryzysu ekonomicznego – rozwarstwieniach 
majątkowych. Możemy bowiem przyjrzeć się tu globalnym i makro-
społecznym skutkom braku podmiotowości indywidualnej i zbioro-
wej, czyli m.in. kształtowania życia społecznego, a w tym konkretnym 
wypadku gospodarczego z pogwałceniem dialogicznej natury czło-
wieka i jego wspólnot.

1	  Uczyniłem to w wielu pracach, np. K. Wielecki, Podmiotowość w dobie 
kryzysu postindustrialnego, Warszawa 2003.



24

k r z ys z to f w i e l e c k i

O rozmiarach współczesnego kryzysu ekonomicznego może świad-
czyć wielkość zadłużenia gospodarki globalnej i poszczególnych go-
spodarek. Jak nas informuje Obserwator Gospodarczy2, w 2024 roku 
zadłużenie światowe było najwyższe w historii i wynosiło 318 bilionów 
dolarów. To oznacza, że globalne zadłużenie w stosunku do Produk-
tu Globalnego Brutto (PGB jest większe niż trzykrotnie (328 %). Tak 
wielki „nawis” pieniądza bez pokrycia dociska gospodarkę światową. 
W ciągu ubiegłego roku kwota ta podniosła się o 7 bilionów dolarów. 
To są głównie pieniądze, jakie rządy poszczególnych państw są win-
ne przede wszystkim bankom i funduszom inwestycyjnym, czyli – 
z grubsza rzecz biorąc – wielkim korporacjom finansowym. Wykres 
nr 1. przedstawia procentowy stosunek zadłużenia wybranych państw 
do PKB danej gospodarki w 2025 r.

Wykres nr 1. Zadłużenie wybranych gospodarek w stosunku do ich PKB3.

Gdy chodzi o zadłużenie Polski, to wyniosło ono po drugim kwar-
tale 2025 r. niemal dwa biliony złotych (1 bilion 767,6 miliarda), czyli 

2	  https://obserwatorgospodarczy.pl/2025/08/25/najbardziej-zadluzone-panstwa-
swiata-w-2025-roku-liderem-nie-jest-japonia-ani-usa/#goog_rewarded 
(dostęp: 25.08.2025).

3	  Tamże, za Międzynarodowym Funduszem Walutowym.



25

ok. 56 miliardów więcej, w stosunku do pierwszego kwartału. Mówi-
my tu o oficjalnym długu publicznym, nieoficjalny miałby wynosić 
jakoby 4,96 biliona zł., co oznacza 276 % PKB. 

Daniel Altman stwierdził:

Świat wkroczył na nieznane terytorium pod względem zadłużenia obciąża-
jącego główne gospodarki. Siedem największych gospodarek ma długi prze-
kraczające ich roczne PKB, co nigdy nie miało miejsca w połączeniu z tak 
wysokimi stopami procentowymi. Ich waluty są gotowe na serię dewaluacji, 
przypominających kryzysy finansowe w Azji i Rosji z końca lat 90., ale na 
znacznie większą skalę. Międzynarodowy Fundusz Walutowy (MFW) szacu-
je, że Kanada, Francja, Włochy, Japonia, Hiszpania, Wielka Brytania i Stany 
Zjednoczone mają dług równy ponad 100% swojego PKB. Większość krajów 
z grupy „D-7” zaciągnęła ogromne pożyczki podczas globalnego kryzysu 
finansowego, a następnie ponownie podczas pandemii COVID-19. Japonia 
tonie w długach od ćwierćwiecza. Jednak jeśli chodzi o zależność krajów 
D-7 od globalnych rynków kredytowych, sytuacja jest obecnie najgorsza4. 

Podobny tok interpretacyjny przyjął też Martin Eiermann, kiedy 
wyjaśniał:

Z danych OECD wynika, że wydatki socjalne w 34 krajach członkowskich 
tej organizacji rosły systematycznie w latach 1980–2007, ale niemal w całości 
zostały zrównoważone przez wzrost PKB. Więcej środków przeznaczano na 
cele socjalne, ponieważ więcej pieniędzy krążyło w gospodarce, a dochody 
państw wzrastały. W 1980 roku średni poziom wydatków socjalnych w kra-
jach OECD wynosił 16% PKB. W 2007 roku – tuż przed wybuchem global-
nego kryzysu finansowego – wzrósł do 19%, co stanowiło wzrost możliwy 
do udźwignięcia5. 

Warto dodać jednak, iż dług nie zawsze jest czymś niekorzystnym 
dla gospodarki. Pod warunkiem jednak, że zadłużenie finansuje 

4	  D. Altman, https://www.almendron.com/tribuna/the-mother-of-all-currency-
crises-is-on-the-horizon/ (dostęp: 25.08.2025).

5	  M. Eiermann, The Myth of the Exploding Welfare State, 	
HuffPost 2 April 2024.

d i a lo g i c z n a n at u r a c z ło w i e k a i  s p o ł e c z e ń s t wa



26

k r z ys z to f w i e l e c k i

dobrze rokujące wielkie inwestycje. W Polsce, obecnie, raczej obser-
wujemy wycofywanie się z nich. Co jest niepokojące, gdyż odbiera 
możliwości spłacenia tego długu. Ale nie to jest tematem tego tekstu.

Dla nas tutaj, głównym problemem jest w tej chwili, na ile ludz-
kie są gospodarki świata pozostającego w kryzysie cywilizacyjnym? 
Ludzkie, czyli dialogiczne. Przez co mam na myśli ich podmiotowość 
wyrażającą się wrażliwością społeczną i orientacją na sprawiedliwość 
społeczną, która przejawia się mm. in. małymi rozwarstwieniami ma-
jątkowymi i niskimi skutkami ubóstwa oraz pochodnymi od tego zja-
wiskami, jak bezrobocie, bezdomność, niedostępność kształcenia się 
i leczenia z powodów finansowych. Szczegółowe analizy tych zjawisk 
pozostają poza możliwościami, jakie mam w tym tekście. Pozostańmy 
przy ogólniejszym wniosku, jaki z takich analiz wypływa.

Altman dokonał typologizacji gospodarek światowych pod tym 
względem. Wyróżnił gospodarki liberalnych państw opiekuńczych, 
konserwatywnych (korporacjonistycznych) państw opiekuńczych i so-
cjaldemokratycznych państw opiekuńczych6. Nie jest to może typolo-
gia najbardziej szczęśliwa. Niemniej jednak, rzeczywiście, łatwo dają 
się wyodrębnić pewne modele gospodarcze, dominujące współcześnie. 
Wyodrębniłbym zwłaszcza dwie zasadnicze orientacje, które można 
trochę potraktować, jak typy idealne w rozumieniu Maksa Webera. 

Jedną z nich określiłbym jako kapitalizm bezwzględny. Jego celem 
i wartością wydaje się wyłącznie akumulacja kapitału. Gospodarka 
pozbawiona jest tu wrażliwości społecznej, szacunku do człowieka, 
przyrody, kultury. Bez jakichkolwiek wyrzutów sumienia, przy po-
mocy nowych technologii wyzyskuje się tu wszystko, jako zasoby. 
Już nie tylko ekonomiści, ale także socjolodzy i inni przedstawiciele 
nauk humanistycznych rozprawiają o zasobach ludzkich, kulturowych, 
przyrodniczych. Nie wiem czy zdają sobie oni sprawę, iż wpisują się 
w ideologię służebną tej właśnie orientacji ekonomicznej, a głównie 
interesom jej beneficjentów – wielkim korporacjom ponadnarodowym 
i ich akcjonariuszom. Bo podstawą tej orientacji jest właśnie anoni-
mowy akcjonariat, bezosobowy przepływach wirtualnego pieniądza, 
którego właściciele nic najczęściej nie wiedzą o tym, gdzie, po co i na 
jakich warunkach inwestuje się ich środki finansowe, a tym bardziej 

6	  D. Altman, Direct Democracy Worldwide, Cambridge 2011.



27

nie zamierzają się z kimkolwiek lub czymkolwiek utożsamiać, solida-
ryzować lub komukolwiek współczuć. Kapitalizm taki bez skrupułów 
wykorzystuje ludzi, drenuje środowisko naturalne i żeruje na kulturze, 
wyjaławiając ją i czyniąc z niej instrument swoich interesów. Rzeczni-
cy tej orientacji są zwykle zwolennikami ideologii neoliberalnej wol-
ności, monopolizują rynek, niszczą konkurencję. 

Drugą orientacją jest kapitalizm o  bardziej korporacyjnym na-
stawieniu, (zapewne najbardziej zaawansowany w Szwecji i w ogóle 
w państwach skandynawskich), występujący między innymi w postaci 
ruchów społecznych lub wspólnot. Zysk, choć bardzo ważny, nie jest 
dla niego jedynym dobrem, proces decyzyjny i redystrybucja zysku 
ma często cele społeczne lub wręcz ekologiczne. Wartością jest tu spo-
łeczeństwo lub jego poszczególne warstwy lub klasy. Zwolennicy tej 
orientacji mają ucho wyczulone na problemy kolektywów ludzkich, 
środowisko przyrodnicze i kulturę związaną z podłożem ideologicz-
nym, głównie socjaldemokratycznym. 

Wydaje się jednak, iż procesy globalizacji bardziej sprzyjają temu 
pierwszemu rodzajowi kapitalizmu.

Istnieje też w gospodarce model chadecki. Przy czym mam tu na 
myśli chadecję w dawnym rozumieniu tego pojęcia. To z tej orientacji 
pochodzili głównie twórcy integracji europejskiej, dopóki i one nie 
zostały skolonizowane przez nowe ideologie: neoliberalizm i nową 
socjaldemokrację. Opiera się on głównie na społecznym nauczaniu 
kościoła. Z tego też powodu osoba ludzka jest dla tak zorientowanych 
ekonomistów punktem odniesienia i naczelną wartością. Nie najbo-
gatsi tego świata, ani nowy proletariat, kimkolwiek by on nie był, ale 
człowiek – każdy, któremu wraz z godnością osoby przysługują ele-
mentarne prawa, nie poddające się żadnym innym wartościom.

Ze względu na temat tego tekstu możemy zatem postawić problem 
w ten sposób: oto istnieją pewne doktryny ekonomiczne, w których 
przesądza się sprawa dialogiczności społeczeństwa, kultury i postaw 
ludzkich. Jak wspominałem, te zachęcające do dialogiczności nie są 
w ofensywie. Jak informuje nas Oxfam majątek miliarderów wzrósł 
o 2 biliony dolarów w 2024 roku, trzy razy szybciej niż rok wcześniej, 
podczas gdy liczba osób żyjących w ubóstwie praktycznie nie zmieniła 

d i a lo g i c z n a n at u r a c z ło w i e k a i  s p o ł e c z e ń s t wa



28

k r z ys z to f w i e l e c k i

się od 1990 roku7. Zgodnie z przewidywaniami tej organizacji moni-
torującej nierówności na świecie, w ciągu najbliższych dziesięciu lat 
gospodarka wykreuje co najmniej pięciu bilionerów. W roku ubiegłym 
(2024) świat zyskał 204 nowych miliarderów. Jak czytamy w ostatnim 
raporcie Oxfam: „ekstremalny majątek miliarderów jest w dużej mie-
rze niezasłużony”8. 

A dalej dowiadujemy się:

60 procent majątku miliarderów pochodzi obecnie z dziedziczenia, mo-
nopolu lub powiązań kolesiowskich (…). Oxfam wyjaśnia, że w 2023 roku 
najbogatszy 1 procent globalnej Północy zarobił 30 milionów dolarów na 
godzinę w globalnym Południu za pośrednictwem systemu finansowego. 
(…) Majątek miliarderów wzrósł o 2 biliony dolarów tylko w 2024 roku, co 
odpowiada około 5,7 miliarda dolarów dziennie, w tempie trzy razy szyb-
szym niż rok wcześniej. Średnio co tydzień pojawiało się prawie czterech 
nowych miliarderów. (…) Tymczasem, według danych Banku Światowego, 
liczba osób żyjących w ubóstwie praktycznie nie zmieniła się od 1990 roku. 
(…) W 2024 roku liczba miliarderów wzrosła do 2769, w porównaniu z 2565 
w 2023 roku. Ich łączny majątek wzrósł z 13 bilionów dolarów do 15 bilionów 
dolarów w ciągu zaledwie 12 miesięcy. Jest to drugi co do wielkości roczny 
wzrost majątku miliarderów od początku prowadzenia statystyk. Majątek 
dziesięciu najbogatszych ludzi świata rósł średnio o prawie 100 milionów 
dolarów dziennie – nawet gdyby stracili 99 procent swojego majątku z dnia 
na dzień, pozostaliby miliarderami9. 

Gdy chodzi o Europę, dysproporcje majątkowe są stosunkowo nie-
wielkie. Jak pisze M. Jędrzejczak:

Dynamika globalnych nierówności różni się jednak w zależności od regionu. 
Jak podaje World Inequality Database (listopad 2024 r.), Europa pozostaje 
pod tym względem kontynentem stosunkowo równym, choć różnice mię-
dzy krajami są wyraźne. Na jednym biegunie znajdują się Czechy i Słowa-
cja. W tych państwach udział 10 proc. osób o najwyższych dochodach nie 
przekracza 30 proc. całości dochodu narodowego. Na drugim zaś krańcu 

7	  https://www.oxfam.org/en/press-releases/billionaire-wealth-surges-2-trillion-
2024-three-times-faster-year-while-number (dostęp: 10.09.2025).

8	  Tamże.
9	  Tamże.



29

plasują się Rumunia i Bułgaria, gdzie 10 proc. najlepiej zarabiających zgarnia 
40 proc. dochodu. Od lat 80. XX w. nierówności rosną także w Wielkiej Bry-
tanii. A we Francji, kojarzącej się raczej z podejściem socjalnym, utrzymują 
się one obecnie na jednym z najwyższych poziomów od II wojny światowej10. 

Jeszcze rzut oka na sytuację Polski, co zapewne czytelników szcze-
gólnie zainteresuje, otóż:

(…) znajdujemy się w środku stawki pod względem nierówności – wynosi 
0,28, czyli mniej niż w USA (0,41) oraz we Francji i w Niemczech (0,32), ale 
więcej niż np. w Czechach (0,26). Na Węgrzech zaś jest nieco niższy – 0,29. 
(…) Pod względem zarobków nie żyjemy jednak w egalitarnym raju. Naj-
bogatszy 1 proc. Polaków zarabia 14,9 proc. całości dochodów. Na biedniej-
szą połowę przypada natomiast jedynie 19,5 proc. całości dochodu (jeszcze 
w 1990 r. było to 28 proc.)11. 

Człowiek w czasie kryzysu cywilizacyjnego12

Sądzę, że człowiek jest główną przyczyną i ofiarą wspominanego tu 
kryzysu cywilizacyjnego. Jak przypuszczam kryzys ten jest efektem 
egoizmu współczesnych ludzi. Lub, jeśliby sięgnąć do dziewiętna-
stowiecznej koncepcji Alexisa de Tocqueville, chodzi o indywidua-
lizm egocentryczny13. Ale także u wybitnego współczesnego filozofa 
i socjologa, Jürgena Habermasa, odnajdziemy podobną obawę przed 
wspomnianym egoizmem, gdy pisał o prywatyzmie obywatelskim14. 
Jeśli twierdzę, że przyczyną tego kryzysu jest właśnie egoizm, to dla-
tego, iż cóż innego może być motywem bogacenia się za wszelką cenę, 
poza granice jakiejkolwiek zdrowej racjonalności, ze szkodą dla innych 

10	 M. Jędrzejczak, https://www.obserwatorfinansowy.pl/bez-kategorii/rotator/
bogactwo-i-bieda-bez-granic. (dostęp: 28.03.2025).

11	 Tamże.
12	 W tej części korzystam z całych fragmentów już wcześniej opublikowanych 

przeze mnie tekstów, np. K. Wielecki, Kryzys i socjologia, Warszawa 2012.
13	 A. de Tocqueville, O demokracji w Ameryce, tł. M. Król, 	

Warszawa 1976, 327 i in.
14	 J. Habermas, Teoria i praktyka, tł. M. Łukasiewicz – Z. Krasnodębski, 

Warszawa 1983, 267.

d i a lo g i c z n a n at u r a c z ło w i e k a i  s p o ł e c z e ń s t wa



30

k r z ys z to f w i e l e c k i

ludzi i świata, jeśli nie chciwość? Ale możemy tez mówić o ofiarach 
takiego systemu, gdyż oprócz nędzy lub ubóstwa milionów ludzi, na-
wet ci, którym wystarcza środków do wygodnego życia, z bilionerami 
włącznie, cierpią w naszych czasach w skali epidemicznej na choroby 
psychiczne i ciężkie nerwice, odczuwają deficyt sensu świata i życia 
oraz znaczenia własnej egzystencji. Oczywiście posiadanie majątku, 
jak i to, że ma się go niegodziwie może być kompulsywną reakcją na 
nerwicę. Kryzys, w jakim żyjemy na całym globie, jest głównie kry-
zysem mentalnym i kulturowym. Jego wymiarami, poza globalizacją 
ekonomiczną są sekularyzacja i barbarzyńska ekspansja kultury ma-
sowej, a raczej, trafniej byłoby powiedzieć – antykultury15. Współ-
czesny człowiek, niczym szalony alpinista, postanowił przejść ostry 
szczyt cywilizacyjnej zmiany bez asekuracji – bez Boga, Kościoła, in-
nych ludzi, solidarności, godności itp. fundamentalnych wartości, ja-
kie są najcenniejszym dorobkiem kultury ludzkiej. 

W rezultacie stajemy się samotnymi we wszechświecie, cierpimy od 
własnej, narcystycznie zbolałej psychiki, nie wytrzymujemy mental-
nie świata, który niekiedy w euforii, z poczuciem sukcesu, na własna 
zgubę tworzymy. Kryzys cywilizacyjny, o charakterze globalnym jest 
ściśle powiązany z kryzysem społecznym w skali makro i mikro. Obej-
muje on także to, co nazywam ładem egzystencjalnym, horyzontami 
odniesienia i ramami działania. To zaś uruchamia czynniki szczegól-
nego zaburzania procesów osobotwórczych i kłopotów współczes-
nego człowieka ze zdrowiem psychicznym. Za cywilizacyjne procesy 
najbardziej znaczące dla tych przemian człowieka uznać trzeba kom-
puteryzację, miniaturyzację i automatyzację, które spowodowały pro-
cesy globalizacyjne oraz niezwykłą ekspansję kultury masowej, a także 
wspomnianą sekularyzację, która sprawiła, iż ludzie są szczególnie 
słabo przygotowani mentalnie i moralnie do tego kryzysu. Ale także 
mają często poczucie odarcia z tożsamości kulturowej, wypierania ich 
korzeni i tożsamości zbiorowej przez ekspansywną, wulgarną i bez-
czelną kulturę masową. Powoduje to, obok innych wymienianych tu 
przyczyn, narastanie fundamentalizmów, wyrażających się w nacjo-
nalistycznych, religijnych, obyczajowych, kulturowych społecznych 
ruchach oporu i buntu, z terroryzmem włącznie.

15	 Por. K. Wielecki, Kultura versus kultura masowa, Warszawa 2024.



31

Współczesny kryzys stawia ludzi w trudnej sytuacji, zakwestionowa-
nia podstawowych wartości. Zwłaszcza poprzez sekularyzację odbiera 
tradycyjne sposoby głębszego zakorzeniania swego życia i tożsamości. 
Rozpad horyzontów odniesienia i anomia sprawiają, iż człowiek zy-
skuje wielkie możliwości stanowienia o sobie, ale z drugiej strony od-
czuwa bardzo silną deprywację podstawowych potrzeb psychicznych, 
jak bezpieczeństwa, akceptacji, tożsamości, sensu i znaczenia. Sytua-
cja taka wyzwala nerwicowe reakcje obronne psychiki, z ewidentnie 
chorobowymi włącznie. W warunkach kultury masowej, prawie wy-
łącznym środowiskiem kulturowym człowieka współczesnego staje się 
wirtualny świat wzajemnie wykluczających się racjonalizacji, porad, 
interpretacji, wibrująca i zmienna rzeczywistość autorytetów i obja-
wień, które podlegają prawom rynku medialnego, pojawiających się 
i znikających wraz z pulsowaniem podaży i popytu. 

Psychika wzrastająca pod wpływem tej kultury, w warunkach ta-
kiego rozpadu, słabo dystansuje się w stosunku do tego wirtualnego 
przekazu. Odbija się to wtórnie na poziomie życia rodzinnego, zdol-
nościach rodzicielskich, postawach wobec małżeństwa i małżonków, 
wybieranych stylach życia, poczuciu odpowiedzialności itd. Pragnie-
nie miłości, pewności oparcia na kimś i coraz mniejsza zdolność do 
tego, a wręcz kierowanie się wartościami i wzorcami wykluczającymi 
to, jest kolejną sprzecznością współczesnego świata. W wielu ludziach 
rodzi to też poczucie wyobcowania, wściekłości, agresji i fundamen-
talistycznej fiksacji. Jest to inna jeszcze odpowiedź na cierpienie ura-
żonej i rozbitej tożsamości.

Jeśli myśli i uczucia zależą od panujących kodów kulturowych, to 
warto zauważyć, iż wbrew temu, co się mówi i wbrew panującej ideo-
logii, nie są one teraz całkowicie spluralizowane i nie należą całkowicie 
do sfery wolności osobistej, ale są one przedmiotem bardziej subtelne-
go sterowania, omijającego wiele tradycyjnych barier, jak religia, war-
tości, wzorce, opinia rodziny, grupy sąsiedzkiej, autorytety itp. Są one 
przede wszystkim przedmiotem wytwarzanej przez sprywatyzowane 
media sfery oczywistości społecznej, tego, co zbiorowo uznajemy za nor-
malne lub naturalne. Zbiorowo, gdyż wbrew wyznawanemu masowo 
indywidualizmowi (a w rzeczywistości, jak pisałem, indywidualizmowi 

d i a lo g i c z n a n at u r a c z ło w i e k a i  s p o ł e c z e ń s t wa



32

k r z ys z to f w i e l e c k i

egocentrycznemu), ulegamy modom, gotowym i zadanym nam przez 
kulturę masową przekonaniom, wierzeniom (czasem wręcz quasi re-
ligijnym) i emocjom (zwłaszcza im, gdyż system ten sterowany jest 
głównie przez zarządzanie masowymi emocjami).

Czasy przeszłej tradycji charakteryzowały się, jak powiada Józef 
Tischner:

niepodważalnymi ramami pojęciowymi, stawiającymi człowiekowi twarde 
wymagania, co do których obawia się on, że nie będzie w stanie ich spełnić. 
Staje wobec perspektywy nieodwracalnego wyklęcia lub wygnania, napięt-
nowania niesławą, nieodwołalnego potępienia lub też upadku na niższe 
szczeble bytu w kolejnym z niezliczonych wcieleń. (...) Jednakże czyhające 
nań niebezpieczeństwo jest całkowicie odmienne od tego, które stoi na dro-
dze poszukującego człowieka nowożytnego – to bowiem jest niemal prze-
ciwieństwem poprzedniego: świat traci swój duchowy zarys, każdy czyn 
pozbawiony jest sensu, opada nas lęk przed przeraźliwą pustką, doznaje-
my czegoś w rodzaju zawrotu głowy, a nasz świat i przestrzeń, w której się 
poruszamy, ulega rozbiciu16. 

Ten wcześniejszy czas, tak opisany przez polskiego filozofa dialogu 
rodził, w wielkościach istotnych statystycznie, nerwicę, jaką jest neu-
rotyzm. Ciekawe, iż chociaż współcześnie wydaje się, iż kultura ma-
sowa podległą dyskretnie, ale kategorycznie obowiązującej ideologii, 
inaczej, ale niemniej licznie przyprawia ludzi o neurotyzm, a równo-
cześnie dramatycznie intensywnie przyczynia się do epidemicznego 
szerzenia się narcyzmu, którego psychicznym źródeł jest niezaspoko-
jona potrzeba miłości i szacunku, oraz nie nazwanej jeszcze chyba, ale 
nie mniej powszechnej nerwicy powodowanej deprywacją potrzeby 
sensu i znaczenia.

Główny problem postindustrializmu polega na tym, iż człowiek nie 
jest w stanie wykorzystać daru poszerzonej wolności, jaki przynosi 
współczesność, do budowania własnej podmiotowości i podmiotowo-
ści społecznej, albowiem niepokój egzystencjalny zwykłych ludzi17, jak 

16	 J. Tischner, Myślenie według wartości, Kraków 2002, 37-38.
17	  A. Giddens, Nowoczesność i tożsamość. „Ja” i społeczeństwo w epoce 

późnej nowoczesności, Warszawa 2001, 30.	



33

pisze Giddens, powoduje cierpienie degradujące człowieka. Postin-
dustrializm daje wolność, gdyż wyzwala z ograniczeń industrializmu, 
otwiera przed nami czas i przestrzeń, oddaje do dyspozycji niezliczo-
ne wynalazki cywilizacyjne, czyni obywatelami świata, wyzwala z pod 
władzy norm i wartości, tradycyjnych struktur społecznych itd. itp. 
Ale jest to wolność negatywna, pozbawiona perspektywy wolności – do.

Postindustrializm równocześnie czyni nas zagubionymi, zdezorien-
towanymi i bezradnymi, a także odbiera możność korzystania z tej 
wolności, gdyż zamyka ludzi we własnych sercach, separuje ich przed 
ekranami telewizorów i monitorami komputerów oraz atomizuje. Ta 
postindustrialna kultura samorealizacji, jak pisze Taylor, 

(…) doprowadziła do tego, że wielu ludzi straciło z oczu problemy, które 
przekraczają ich jednostkowy punkt widzenia. Wydaje się też bezsporne, 
że kultura ta przybrała formy trywialne i egotyczne. Może to prowadzić do 
swoistego absurdu: powstawania nowych postaci konformizmu wśród ludzi, 
którzy chcą być tylko sobą, a jeszcze dalej – nowych form zależności, w mia-
rę jak ludzie niepewni własnej tożsamości zwracają się do samozwańczych 
ekspertów i przewodników wszelkiego autoramentu, otoczonych prestiżem 
nauki czy jakiejś egzotycznej duchowości18. 

Autor pokazuje jak współczesność wpycha ludzi w nowy indywi-
dualizm, ze wszystkimi tego zgubnymi skutkami.

Dialogiczna istota osoby ludzkiej

Powtórzę, iż cały fragment rozważań o nierównościach społecznych 
był mi potrzebny do tego, by zastanowić się, na przykładzie jednego 
z bardzo ważnych wymiarów i czynników dialogiczności społecznej, 
nad sytuacją człowieka, którego istotą jest dialogiczność w niedia-
logicznym społeczeństwie19. Oczywiście, dość powierzchowny szkic 

18	 C. Taylor, Etyka autentyczności, Kraków 1996, 19. 
19	 Oczywiście rozważam tu tylko wybrany aspekt owej niedialogiczności, 

generalizacja jest zatem nieco pochopna. Wstępna analiza kilku innych 
aspektów raczej utwierdza mnie w moim przypuszczeniu. Tutaj jednak 
zajmuję się tylko tym jednym. 

d i a lo g i c z n a n at u r a c z ło w i e k a i  s p o ł e c z e ń s t wa



34

k r z ys z to f w i e l e c k i

na temat jednego czynnika nie upoważnia do stanowczych wniosków 
ogólnych. Hipoteza niedialogiczności społecznej jest tu o tyle tylko uza-
sadniona, o ile ta właśnie zmienna jest wskaźnikowa dla owej dialo-
giczności. Przypuszczam, iż tak w dużej mierze jest. Wstępna analiza 
kilku innych zmiennych, raczej utwierdza mnie w moim przypusz-
czeniu. Turaj jednak zajmuję się tylko tym jednym. Zatem tekst ten 
można traktować jedynie jako cząstkowy szkic całego problemu. Co 
do dialogicznej natury człowieka, to w tej sprawie znajdziemy liczne 
potwierdzenia w psychologii, socjologii i – nade wszytko – filozofii.  
I, tym razem, nie wyczerpię tak szeroko zakreślonego problemu. Sku-
pię się tylko na wybranych przykładach filozofii dialogu.

Nie jest pewne czy Gabriela Marcela możemy uznać za filozofa dia-
logu. Choć w głębszym sensie raczej nim był. Określa się go jako re-
ligijnego egzystencjalistę. Z etykietką egzystencjalisty nie zgadzał się 
on sam. Po części, aby nie identyfikować go Jeanem Paule Sartre’em. 
Pisał on, iż należy również: 

myśleć o sobie nie tylko jako o kimś, kto w chwili wrzucenia w świat, może 
być historycznie umiejscowiony, ale także jako o kimś związanym z tymi, 
którzy w jakiś sposób byli przede mną, a z którymi związku nie można spro-
wadzić do zwykłego połączenia przyczyny i skutku20. 

Zatem człowiek nie tylko jest istotą społeczną w sensie pozostawa-
nia w aktualnych relacjach z ludźmi, którzy właśnie go otaczają, ale 
także z tymi, którzy już dawno pomarli, ale tworzyli podwaliny pod 
współczesną kulturę, także z naszymi genetycznymi przodkami.

Człowiek dla Marcela to ktoś o naturze relacyjnej, czyli – jak mogli-
byśmy to też wyrazić – dialogicznej. W dialogu przekraczamy własne 
granice, czyli rozwijamy się w naszym człowieczeństwie. A dialog – 
twierdził – możemy nawiązywać albo zwracając się swoim ja do innego 
jako ty – zatem podmiotowo, albo traktując innego, jako on (ona, ono), 
czyli przedmiotowo. W tym pierwszym wypadku otwieramy się na 
kogoś, traktujemy jako osobę, podmiot. W drugim podchodzimy do 
innego, jak do rzeczy, do czegoś. Tę pierwszą sytuacje Marcel określał 

20	 G. Marcel, The Mystery of Being, Reflection and Mystery, tł. G.S. Fraser, 
Chicago, Ill. 1950, 197.



35

jako wymóg ontologiczny transcendencji osoby21. W przypadku, gdy ta 
osobowa relacja staje się zwrotna tworzymy my. Teraz my jest zdolne 
wspólnie transcendować, czyli uzyskiwać coraz wyższe poziomy roz-
woju indywidualnego i wspólnego, czyli coraz wyższe piętra rozwo-
ju indywidualnego i wspólnego. Ich relacja nie jest już przypadkową 
stycznością lub powierzchowna znajomością, ale - moglibyśmy chy-
ba powiedzieć – wspólnotą22. Doskonałą relacją dialogiczną, zdaniem 
francuskiego filozofa, jest relacja z Bogiem, pod warunkiem wszelako, 
iż zwracamy się do Niego – Ty23.

Kryzys wspólnot, takich, jak zwłaszcza małżeństwo i rodzina, jest 
de facto, katastrofą człowieka – twierdził dalej uczony. Filarem rodziny 
jest małżeństwo właśnie. Musi się ono opierać na wspomnianej wyżej 
relacji, czyli być wspólnotą dialogiczną. Jej podstawą jest prawda tego 
dialogu. Brak w niej miłości, wierności i lojalności, to „zniszczenie 
samej komunii ludzkiej w jej centrum. Duch prawdy utożsamia się 
z duchem wierności i miłości”24.

Ale taka wspólnota musi się opierać na dialogicznej relacji z Bogiem. 
Sami ludzie nie są w stanie jej stworzyć i utrzymać. Jak czytamy: „nie 
ma ludzkiej miłości godnej tego imienia, która nie reprezentuje tego, 
kto jest jej prawdziwym źródłem. Jest ona zarówno zastawem, jak i za-
lążkiem nieśmiertelności. Ale naprawdę nie jest możliwe korzystanie 
z tej miłości bez odkrycia, że nie może ona stanowić zamkniętego sy-
stemu, że wykracza ona poza siebie w każdym kierunku, że naprawdę 
wymaga całkowicie realizacji jako uniwersalnej transcendentnej ko-
munii. (…) Co więcej, ta uniwersalna komunia może być skoncen-
trowana jedynie na absolutnym Ty” 25.

Zdumiewające jest podobieństwo tej koncepcji do tej, którą przesta-
wił judaistyczny filozof dialogu i egzystencjalista, Martin Buber. Pisał 
on, iż sednem ludzkiej egzystencji jest spotkanie. Oznacza ono wzajem-
ne otwarcie się na siebie. Filozof ten także ujął swą ideę w konwencji 
gramatycznej: relacji ja – ty lub ja – on (ona ,ono). I tu także, tym, co 

21	 G. Marcel, Homo Viator. Introduction to a Metaphysic of Hope, 	
tł. E. Craufurd, Chicago 1951, 21-22. 

22	 Tenże, Być i mieć, tł. P. Lubicz, Warszawa 1986, 56.
23	 G. Marcel, Homo Viator…, 18.
24	 Tamże, 152.
25	 Tamże.

d i a lo g i c z n a n at u r a c z ło w i e k a i  s p o ł e c z e ń s t wa



36

k r z ys z to f w i e l e c k i

dźwiga relację do rangi spotkania jest relacja z transcendentnym Ty. 
Jest ona podstawą My, czyli nie jakiejkolwiek styczności społecznej 
(grupy, kohorty, czy jak socjolodzy takie formy społecznego bytowa-
nia chcą nazywać), ale wspólnoty. Jak pisał Buber: „Człowiek staje się 
Ja w kontakcie z Ty” 26.

Nie istnieje jednak spotkanie, jeśli styczność nie opiera się na mi-
łości, która polega na przekraczaniu siebie, otwarciu się na innego, 
zaprzeczeniu własnego egoizmu. Ale miłość to coś zasadniczo od-
miennego niż uczucia miłości.

Podobna, gramatyczna konwencja przedstawiania kwestii dialo-
giczności charakteryzowała też pewne fragmenty teorii człowieka, 
wielkiej uczonej i świętej Kościoła katolickiego, Edith Stein. Nie ma 
tu miejsca, abym przedstawił jej niezwykle ciekawą i oryginalną an-
tropologię filozoficzną. Pomieściła ją w wielu tomach bardzo obszer-
nych ksiąg. Wspomnę już, jak najściślej w związku z poruszanymi tu 
wątkami, o jej podglądzie na znaczenie relacji ja – ty – on (ona, ono) 
oraz ja – Ty. Musielibyśmy powtórzyć wątek poświęcony koncepcji 
My oraz wspólnoty. I – tak jak u Marcela i Bubera, Stein twierdziła, iż 
podstawą spotkania, jest otwarcie na innego, którego warunkiem jest 
jednak otwarcie na Boga. Zwrócenie się do Boga jest bowiem jedy-
nym bezdyskusyjnym źródłem odczucia i zrozumienia sensowności 
świata. Bez którego, jak pisałem wcześniej, nie ma zdrowia psychicz-
nego i rozwoju osobowości. Bo choć „indywidualne Ja jest punktem 
kulminacyjnym całego życia świadomości”27, to przecież „jest w naj-
wyższym stopniu nadzwyczajne to, w jaki sposób owo Ja, mimo swej 
jedyności i nieusuwalnej samotności, może wchodzić we wspólnotę 
życia z innymi podmiotami, w jaki sposób podmiot indywidualny staje 
się częścią podmiotu ponadindywidualnego i jak w aktualnym życiu 
takiej wspólnoty-podmiotu czy podmiotu wspólnotowego konstytu-
uje się również ponadindywidualny strumień przeżyć” 28.

26	 M. Buber, Ja i Ty, tł. J. Doktór, Warszawa 1992, 56.
27	 E. Stein, Filozofia psychologii i humanistyki, tł. P. Janik – M. Baran – 	

J. Gaca, Kraków 2016, 259.
28	 Tamże, 259-260.



37

Z żalem rezygnuję z dalszego prezentowania poglądów tej wielkiej 
uczonej. Ich głębia i subtelność jest doprawdy poruszająca. Chciałbym 
jeszcze, choć bardzo skrótowo, wspomnieć o poglądach francuskiego 
filozofa dialogu, Emanuela Lévinasa. Gdy chodzi o jego antropolo-
gię filozoficzną, to może najbardziej lapidarnie ujął ich istotę Józef Ti- 
schner: „kto się mija z człowiekiem, traci raj i Boga”29. 

A Jean Lacroix dodał, iż kluczem do tej niezwykle intrygującej 
filozofii, jest pogląd, iż poza twarzą innego człowieka doznajemy nie 

– twarzy Boga30 i przypomnienia jego wielkiej obietnicy. Kluczem do 
drzwi, za którymi otwiera się droga do Boga, zdaniem Lévinasa, jest 
spotkanie z innymi. To za twarzą innego człowieka kryje się twarz tego 
zupełnie Innego. Aby zacytować samego autora: 

Kwestia Innego wraca do odpowiedzialności za drugiego, a bojaźń przed 
Bogiem – która jest tak obca, by przerażać przed świętym, jest udręczeniem 
przed nicością – zamienia się w strach o bliźniego i jego śmierć31. 

Zakończenie

Moim zamiarem było wstępnie ukazać, jak religijni filozofowie dialo-
gu, ujmowali istotę człowieka i człowieczeństwa. Mogliśmy się prze-
konać, że dość zgodnie żywili przekonanie, iż człowiek jest ze swej 
natury istotą dialogiczną. Tak zostaliśmy stworzeni. Prowadzi to do 
zrozumienia, iż główną drogą, na której może następować rozwój 
owego człowieczeństwa, czyli podmiotowości indywidualnej jest ot-
warcie się na spotkanie z innymi ludźmi. Warunkiem owego rozwoju, 
podobnie, jak równowagi i zdrowia psychicznego jest wzajemność. 
Zresztą jest ona dla tych myślicieli właściwością spotkania ex defini-
tione. Człowiek jednak, sam z siebie, nie jest zdolny do takich relacji, 
zwłaszcza w dłuższym czasie. Aby zatem było to możliwe konieczne 

29	 J. Tischner, Emmanuel Levinas, „Znak” 259 (1976) 75. 
30	 J. Lacroix, Emmanuel Lévinas, w: Panorama de la philosophie fançaise 

contemporaine, Paris 1968, 123.
31	 E. Lévinas, O Bogu, który nawiedza myśl, tł. T. Gadacz, Kraków 1994, 155.

d i a lo g i c z n a n at u r a c z ło w i e k a i  s p o ł e c z e ń s t wa



38

k r z ys z to f w i e l e c k i

jest transcendentalne podparcie. Relacja wtedy i tylko wtedy prowa-
dzi do transcendowania człowieka poza swoje, przyrodzone z natury 
egoistyczne ograniczenia, kiedy owo otwarcie, jest zarazem otwarciem 
(czyli spotkaniem w miłości) na Boga, tego zupełnie Innego, owego Ty. 
Można by to określić, w ślad za ważnym fragmentem Nowego Testa-
mentu, że musi to być relacja z Bogiem (Jezusem) po środku.

Co więcej, tak ufundowane na spotkaniu relacje tworzą też wspo-
minane My. Czyli zakorzenione w miłości, która jest istotą spotkania, 
wspólnoty, takiej jak małżeństwo, rodzina, ale też wszelkie inne, któ-
re na tych zasadach są oparte. Wspólnota, jest dla tych myślicieli, jak 
się zdaje, wyższą formą związku poszczególnych ludzi, które to formy 
(a już nie tylko poszczególne osoby) transcendują do wyższych pozio-
mów zrzeszeń, teraz przełamujących egoizm nie tylko pojedynczych 
członków tych wspólnot, ale także egoizm zbiorowy. Dość powszech-
nie występowała też między omawianymi myślicielami zgoda, iż tego 
typu transcendencje raczej zdarzają się czasowo, nietrwale. Stałe bo-
wiem pozostawanie w takim stanie, niestety, przekracza możliwości 
ludzi, a nawet to czasowe, wymaga boskiej interwencji.

Rozważania te, jak myślę, stawiają w innym świetle publiczne dys-
kusje o modelach gospodarczych, naturze życia społecznego, kultu-
rze. Nie wydaje się bowiem, by można było usprawiedliwić te idee 
i formy życia zbiorowego, które są przeciwne warunkom koniecznym 
istnienia człowieka w ogóle, a zachowaniu przezeń zdrowia psychicz-
nego i możliwości rozwoju człowieczeństwa w szczególności. Jak stąd 
wynika, nie w tym rzecz, że człowiek z natury jest istotą dialogiczną. 
Bywa nią bowiem, ale jedynie siłami własnego wyboru tego, co trans-
cendentne w relacjach z innymi. Wsparcia takiego właśnie wyboru 
odmawia współczesna, zlaicyzowana kultura masowa. 

Gdy chodzi zaś o konkretny przykład, na którym zbudowałem całe 
rozumowanie, tj. kwestię rozwarstwień dochodowych i orientacji eko-
nomicznych, to często słyszymy kontrargument, iż podstawy życia 
gospodarczego oparte są na egoizmie. To stara szkoła Adama Smitha 
(choć jego poglądy, aż tak proste nie były, a znamy je najczęściej ze 
zwulgaryzowanych interpretacji). Pomińmy tu kwestie moralne, wraż-
liwości społecznej i tym podobne czynniki humanitarne, bo gdy ktoś 
sam tego nie pojmuje, trudno mu to wytłumaczyć. Jednak, jak uczą 
ekonomiści, taki punkt widzenia jest też nieefektywny gospodarczo. 



39

Jak wyjaśnia Elżbieta Mączyńska, a więc wybitna polska ekonomist-
ka: „nie chodzi o jakieś socjalistyczne trendy, chodzi o ochronę ryn-
ku i gospodarki”32.

Wspomniała uczona zarazem o tzw. luce popytowej mówiła tak: 

Warto przytoczyć słowa szefowej Międzynarodowego Funduszu Waluto-
wego – ileż jeszcze ci bogaci mogą kupić jachtów, nieruchomości, brylan-
tów. Występuje zjawisko malejącej krańcowej użyteczności dochodu. Ktoś, 
kto ma kilkanaście miliardów na koncie, może tego kolejnego miliarda na 
tym koncie nie zauważyć. Najbogatsi zaspokajają wszelkie potrzeby w eks-
tremalny sposób i napotykają na barierę dalszego dystrybuowania swoje-
go bogactwa. Często uciekają się w sferę spekulacyjną. To jedna z przyczyn 
rozrastania się spekulacyjnego sektora finansowego, który m.in. doprowa-
dził do światowego kryzysu w 2008 roku33. 

Mączyńska podkreśla, że jeżeli ludzie nie otrzymują należytych do-
chodów, to rosnąca wskutek postępu technologicznego produkcja, nie 
znajduje nabywców. I dodaje: 

To znaczy tyle, że nasze dochody nie są odpowiednio skorelowane z rosną-
cą produkcją. Oczywiście nie chodzi o uprawianie jakiegoś rozdawnictwa, 
żeby ludzie tylko kupowali. (…) Chodzi o to, żeby mechanizm, który tkwi 
we współczesnym kapitalizmie, nie działał w kierunku narastania nierów-
ności. Tak niestety teraz jest. 

W ten sposób możemy podsumować ten szkic rozważań na te-
mat związku pomiędzy istotą człowieka, człowieczeństwa i kryzy-
sem cywilizacyjnym. Kryzys ten, jak twierdziłem powyżej, jest przede 
wszystkim kryzysem mentalnym. Bierze się z niezrozumienia kim jest 
człowiek i czym są jego zbiorowości, a także kultura i…, co było przy-
kładem wybranym przeze mnie na potrzeby tego tekstu – gospodarka.

32	 E. Mączyńska, http://www.rp.pl/Finanse/170129925-Maczynska-
nierownosci-na-swiecienarastaja-

a-Davos-nie-potrafi -znalezc-na-to-recepty.html (dostęp: 09.04.2017).
33	 Tamże.

d i a lo g i c z n a n at u r a c z ło w i e k a i  s p o ł e c z e ń s t wa





41

Jerzy Gocko SDB
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II
ORCID: 0000-0002-6513-5681

Chrześcijańska wizja dialogu.
Teologiczno-antropologiczne 

podstawy i aktualność przesłania

Współczesny świat charakteryzuje się głębokim zróżnicowaniem kul-
turowym, religijnym i  światopoglądowym. Pluralizm, który przez 
długi czas postrzegano jako szansę na wzajemne ubogacenie, coraz 
częściej staje się źródłem napięć i polaryzacji. W takiej sytuacji szcze-
gólnego znaczenia nabiera zdolność do prowadzenia autentycznego 
dialogu, rozumianego nie jedynie jako technika komunikacji społecz-
nej, ale jako postawa zakorzeniona w prawdzie o człowieku i w Obja-
wieniu Bożym. W tym kontekście chrześcijańska wizja dialogu jawi 
się nie jako propozycja jednej z wielu dróg, lecz jako fundamental-
ny wymiar misji Kościoła, zakorzeniony w samym centrum historii 
zbawienia.

Sformułowanie „chrześcijańska wizja dialogu” może prowadzić do 
opacznej interpretacji. Jej użycie nie oznacza, że dialog jest własnością 
chrześcijaństwa albo że tylko Kościół potrafi go prowadzić. Dialog jest 
bowiem rzeczywistością ludzką. Jest wpisany w naturę osoby i obecny 
w każdej kulturze, w każdym czasie. Chrześcijaństwo wnosi jednak 
w rozumienie dialogu coś własnego. Celem niniejszego artykułu jest 

– z jednej strony – ukazanie teologiczno-antropologicznych podstaw 
chrześcijańskiej wizji dialogu, ze szczególnym uwzględnieniem pro-
gramu Pawła VI, zawartego w encyklice Ecclesiam suam (1964)1, który, 
w świetle nauczania Soboru Watykańskiego II, nadał zasadzie dialogu 

1	  ES, 81-114.



42

j e r z y g o c ko

rangę jednego z konstytutywnych wymiarów życia Kościoła. Z drugiej 
zaś strony – pokazanie, jak chrześcijaństwo pogłębia pojęcie dialogu 
i co dodaje do jego sensu – sięgając do Objawienia i historii zbawie-
nia. Analiza zostanie osadzona na trzech komplementarnych płasz-
czyznach: antropologicznej – ukazującej dialogiczną naturę człowieka 
jako osoby; teologicznej – wskazującej na zakorzenienie dialogu w hi-
storii zbawienia i w strukturze Kościoła oraz moralnej – dotyczącej 
postaw i cnót dialogu oraz jego współczesnej aktualności.

Antropologiczne podstawy dialogu

Chrześcijańska wizja dialogu zakłada głębokie zakorzenienie tej rze-
czywistości w strukturze samej osoby ludzkiej. Człowiek jest bowiem 
z natury istotą społeczną i relacyjną – jego osobowy rozwój dokonu-
je się nie w izolacji, lecz poprzez relacje z innymi. To właśnie dzię-
ki tej relacyjności powstaje wspólnota, kultura, język. Antropologia 
personalistyczna opisuje ten wymiar człowieka bardzo precyzyjnie: 
ta zdolność do dialogu wynika z dwóch wzajemnie dopełniających 
się dyspozycji: zdolności do daru z siebie oraz zdolności do przyjęcia 
daru od drugiego człowieka. To właśnie w tej dynamice ujawnia się 
personalistyczny fundament dialogu: osoba staje się sobą w spotka-
niu z drugim „ty”, zachowując jednocześnie własną niepowtarzalność 
i podmiotowość2.

Warto już w tym miejscu podkreślić, a co jeszcze przyjdzie rozwi-
nąć, że zdolność dialogu nie może być jednak utożsamiana z utratą lub 
relatywizacją własnej tożsamości. Osoba – jako byt nieredukowalny – 
pozostaje zawsze „dla siebie” i nie może się całkowicie oddać w sposób, 
który prowadziłby do zanegowania własnej podmiotowości. Dlatego 
warunkiem autentycznego dialogu jest poznanie i akceptacja prawdy 
o sobie, czyli zakorzenienie w swojej tożsamości, która umożliwia rze-
czywisty dar z siebie. Człowiek, który nie zna siebie lub nie zachowuje 
swojej podmiotowości, ryzykuje „rozmycie się” w relacjach społecz-
nych, co uniemożliwia prawdziwe spotkanie w wymiarze osobowym. 

2	  J. Nagórny, Posłannictwo chrześcijan w świecie, t. 1: Świat i wspólnota, 
Lublin 1997, 113-118.



43

Jednocześnie personalistyczna koncepcja dialogu zakłada przezwy-
ciężanie przeszkód naturalnych i moralnych, które utrudniają budo-
wanie wspólnoty. Do tych pierwszych należą różnice temperamentów, 
uprzedzenia czy stereotypy; do drugich – postawy zamknięcia, lęku, 
pychy czy instrumentalizacji drugiego człowieka. Ich przezwyciężanie 
dokonuje się poprzez wzajemne poznanie i zaufanie, bez których nie 
jest możliwe autentyczne współżycie społeczne. Fundamentem dialogu 
jest zatem nie tylko struktura antropologiczna osoby, ale także moralna 
dyspozycja otwarcia się na drugiego i gotowość przyjęcia jego daru3.

Tym samym dialog jawi się jako naturalny i konieczny wymiar ludz-
kiej egzystencji. Człowiek, dążąc do pełni swego rozwoju, nieustannie 
potrzebuje relacji dialogicznych, które go ubogacają, ale także wzy-
wają do odpowiedzialności. W chrześcijańskiej wizji dialogu wymiar 
dialogiczny osoby jest interpretowany w perspektywie teologicznej: 
człowiek został stworzony do relacji nie tylko z innymi ludźmi, ale 
przede wszystkim z Bogiem, co odsłoni zakorzenienie dialogu w hi-
storii zbawienia.

Dialog w historii zbawienia

Teologia pokazuje, że ludzka zdolność do dialogu znajduje swoje naj-
głębsze spełnienie w spotkaniu z Bogiem. Dlatego można mówić nie 
tylko o dialogiczności osoby, ale wprost o jej wymiarze dialogalnym. 
Chrześcijańska wizja dialogu jest zakorzeniona w samym centrum 
wiary: w Bogu Trójosobowym, który objawia się jako Miłość i który 
pierwszy podjął dialog z człowiekiem. Nie chodzi więc już tylko o re-
lacje międzyludzkie. Chodzi o uczestnictwo w rozmowie, którą Bóg 
sam prowadzi z człowiekiem4.

Chrześcijańska wizja dialogu znajduje więc swoje najgłębsze zako-
rzenienie w samej historii zbawienia, która jawi się jako nieprzerwany 
dialog Boga z człowiekiem. Dialog ten ma charakter inicjatywy Bożej: 
to Bóg pierwszy wychodzi do człowieka, stwarzając go „na swój obraz” 
(Rdz 1,27) i zapraszając do osobowej relacji. Już akt stworzenia można 

3	  Tamże.
4	  R. Łukaszyk, Dialog. I: struktura, w: EK, 1260.

c h r z e ś c i j a ń s k a w i z j a d i a lo g u…



44

j e r z y g o c ko

odczytać jako początek Bożego dialogu – człowiek zostaje powołany 
do odpowiedzi życiem na dar istnienia i miłości5.

Pierwotna relacja dialogiczna, która łączyła człowieka z Bogiem 
w raju, została zakłócona przez grzech, jednak nie została przez Boga 
zerwana. Przeciwnie, historia biblijna ukazuje konsekwentne dążenie 
Boga do odbudowania dialogu zerwanego przez człowieka. Przymie-
rza zawarte z Noem, Abrahamem i Mojżeszem stanowią kolejne eta-
py pogłębiania tej relacji: Bóg przemawia, człowiek odpowiada wiarą 
i posłuszeństwem (Rdz 9; 12; Wj 19). Szczególne znaczenie w tej histo-
rii mają prorocy, których misją było podtrzymywanie dialogu Boga 
z Izraelem, przypominanie o wierności przymierzu i wzywanie do 
nawrócenia. Prorockie słowo nie jest jedynie komunikatem, lecz ak-
tem dialogicznym – Bóg zwraca się do człowieka przez pośredników, 
oczekując odpowiedzi serca (Iz 1; Jr 7; Oz 2).

Pełnię Bożego dialogu z ludzkością stanowi wcielenie Syna Bożego, 
w którym „Słowo stało się ciałem” (J 1,14). Jezus Chrystus jest osobo-
wym Słowem Ojca, „ostatecznym i nieodwołalnym Słowem”6. W Nim 
dialog Boga z człowiekiem osiąga swoje apogeum: Bóg nie tylko prze-
mawia, lecz wchodzi w historię człowieka, dzieląc jego los i objawiając 
pełnię miłości. Całe życie i działalność Jezusa mają charakter głęboko 
dialogiczny: Jego spotkania z ludźmi, rozmowy z uczniami, gesty mi-
łosierdzia i konfrontacje z przeciwnikami ukazują, że zbawienie do-
konuje się w przestrzeni dialogu. Krzyż, będący szczytem objawienia 
miłości, stanowi zarazem ostateczne wezwanie do odpowiedzi czło-
wieka – odpowiedzi, która dokonuje się w wierze.

Również Kościół jako wspólnota zrodzona z paschalnego wydarze-
nia Chrystusa ma w swojej naturze wymiar dialogiczny. Powstał on 
jako owoc dialogu Boga z człowiekiem i jest narzędziem kontynuowa-
nia tego dialogu w historii. W Dziejach Apostolskich widać wyraźnie, 
że pierwotna wspólnota chrześcijańska rozwijała się poprzez głoszenie 
słowa, świadectwo życia i spotkanie z ludźmi różnych kultur i tradycji. 
Apostołowie nie ograniczają się do przekazu doktrynalnego, lecz wcho-
dzą w realne relacje, słuchają, odpowiadają na pytania, interpretują 
wydarzenia zbawcze w kontekście życia swoich rozmówców (Dz 2; 17).

5	  KKK 27-30.
6	  DV 4.



45

W tym sensie dialog nie jest jedynie środkiem duszpasterskim, lecz 
elementem konstytutywnym misji Kościoła. Wynika on z samej struk-
tury objawienia: Bóg przemawia i oczekuje odpowiedzi; człowiek 
słucha, odpowiada i przekazuje dalej. Jak zauważa Paweł VI, „dialog 
zbawienia” (colloquium salutis) jest rzeczywistością, w którą Kościół 
zostaje wpisany od samego początku7. Jego zadaniem nie jest zastępo-
wanie Bożego działania, ale uczestnictwo w dialogu, który Bóg prowa-
dzi z ludzkością. Tylko taka wizja chroni przed redukowaniem dialogu 
do płaszczyzny czysto socjologicznej lub dyplomatycznej.

Chrześcijańskie rozumienie dialogu zakłada więc, że ma on charak-
ter teologiczny, zakorzeniony w wydarzeniu objawienia i zbawienia. 
Nie jest to dialog neutralny światopoglądowo ani negocjacja poglądów, 
lecz udział w żywej relacji Boga z człowiekiem. W tym sensie można 
powiedzieć, że historia zbawienia jest historią dialogu, a Kościół – jej 
uczestnikiem i świadkiem.

Ecclesiam suam –  
zasada dialogu jako program Kościoła

Pierwsza encyklika Pawła VI Ecclesiam suam z 6 sierpnia 1964 r. sta-
nowi dokument o wyjątkowym znaczeniu w historii Kościoła. Wydana 
w czasie trwania Soboru Watykańskiego II ma charakter programowy 

– wskazuje zasadnicze kierunki odnowy Kościoła w epoce dialogu. Jed-
nym z nich jest większe otwarcie Kościoła na świat. W tej perspektywie 
Ecclesiam suam nadała temu otwarciu programowy kształt, wyraźnie 
proklamując dialog jako nowy element strukturalny życia Kościoła. 
Oprócz tego papież dokonuje pogłębionej diagnozy sytuacji współ-
czesnego świata oraz formułuje spójny schemat działania Kościoła 
oparty na trzech etapach: pogłębionej samoświadomości, wewnętrz-
nej odnowie oraz dialogu ze światem, które można by nazwać za  
R. Winlingiem „współczesnymi drogami Kościoła”8.

7	  ES 71-77.
8	  G. Winling, Teologia współczesna 1945 – 1980, tł. K. Kisielewska-Sławińska, 

Kraków 1990, 194-195.

c h r z e ś c i j a ń s k a w i z j a d i a lo g u…



46

j e r z y g o c ko

1. Pogłębienie samoświadomości Kościoła

Pierwszym etapem wskazanym przez Pawła VI jest refleksja Kościo-
ła nad samym sobą – nad własną naturą, misją i zadaniem w świecie. 
Papież podkreśla, że Kościół nie może wejść w autentyczny dialog ze 
światem, jeśli wcześniej nie określi jasno własnej tożsamości: „Kościół 
winien w siebie wniknąć, przemyśleć swoją tajemnicę, (…) przebadać 
wnikliwiej naukę o swym pochodzeniu, o swej naturze, pełnieniu swej 
misji i o swoim celu”9. Zgłębiając swoją tajemnicę i czyniąc refleksję na 
temat własnej natury, Kościół trzeciego tysiąclecia wyraźnie dostrzega 
stojące przed nim posłannictwo, będące kontynuacją historiozbaw-
czego planu Bożego względem człowieka i świata oraz pragnie służyć 
ludzkości bez ryzyka rozpłynięcia się w świecie, w który jest wtopiony.

Ta samoświadomość nie jest czysto intelektualnym ćwiczeniem, 
lecz duchowym powrotem do źródeł: Ewangelii, Tradycji, sakramen-
tów i życia wspólnotowego. Paweł VI wskazuje, że Kościół musi stale 
odczytywać swoją naturę w świetle Chrystusa, który jest jego głową 
i źródłem misji. Refleksja nad własną tożsamością stanowi fundament 
każdej dalszej działalności – bez niej dialog z innymi łatwo mógłby 
przekształcić się w relatywistyczne kompromisy lub w działania po-
zbawione treści. W tym sensie etap samoświadomości można okre-
ślić jako moment wewnętrznego skupienia Kościoła, w którym jasno 
określa on, kim jest i jaka jest jego rola wobec świata. Jest to koniecz-
ne przygotowanie do kolejnych etapów programu Pawła VI.

2. Wewnętrzna odnowa Kościoła

Drugi etap programu zawartego w Ecclesiam suam ma charakter mo-
ralny i jest nim odnowa życia Kościoła. Paweł VI podkreśla, że praw-
dziwy dialog ze światem nie jest możliwy bez wcześniejszej przemiany 
wewnętrznej wspólnoty wierzących: „Członkowie Kościoła (…) mu-
szą błędy swoje naprawić i garnąć się usilnie ku wszelkim rzeczom 
doskonalszym”10.

9	  ES 9.
10	  ES 11.



47

Odnowa nie oznacza zerwania z Tradycją, ale powrót do jej źródeł 
i pogłębione przeżycie własnej misji. W ujęciu Pawła VI ma ona wy-
miar duchowy, moralny i instytucjonalny: dotyczy zarówno życia we-
wnętrznego wiernych, jak i sposobów realizacji zadań duszpasterskich. 
Papież wskazuje, że wiarygodność Kościoła w świecie zależy od jego 
wewnętrznej autentyczności – od tego, czy sam żyje Ewangelią, którą 
głosi. Odnowa stanowi zatem etap pośredni między refleksją a dzia-
łaniem: Kościół, poznawszy siebie, podejmuje wysiłek przekształce-
nia własnego życia tak, by mógł w sposób wiarygodny i owocny wejść 
w dialog ze światem. Kościół potrzebuje, by dążyć do reformowania 
się, by okazać światu oblicze, które nie przyniesie rozczarowania. Bez 
odkrycia na nowo powołania do świętości moc tego świadectwa bę-
dzie niewystarczająca. W tej perspektywie dialog nie jest inicjatywą 
czysto zewnętrzną, lecz owocem wewnętrznej przemiany wspólnoty 
wierzących.

3. Dialog ze światem

Trzecim i kulminacyjnym etapem programu Pawła VI jest dialog 
Kościoła ze światem. Papież formułuje zasadę dialogu jako metodę 
i drogę Kościoła, odrzucając zarówno postawę izolacji, jak i postawę 
bezkrytycznej asymilacji: „Kościół powinien nawiązać dialog ze spo-
łeczeństwem, w którym żyje. Dzięki temu Kościół przybiera postać 
słowa orędzia i dialogu”11.

Dialog w ujęciu Pawła VI nie jest środkiem taktycznym ani na-
rzędziem dyplomatycznym, lecz wyrazem misji zbawczej Kościoła. 
Wypracowana w dobie Soboru, a w sposób całościowy zawarta w en-
cyklice Ecclesiam suam i konstytucji Gaudium et spes wizja dialogu, 
znalazła swoją bezpośrednią kontynuację i aplikację w licznych ini-
cjatywach podejmowanych w okresie posoborowym czy powstałych 
dykasteriach Stolicy Apostolskiej, a sam dialog jest odtąd uważany za 
podstawowy element regulujący stosunek Kościoła do świata, w celu 
realizacji przez niego własnego posłannictwa. Jest on także jednym 
z najbardziej czytelnych i wyrazistych znaków otwarcia Kościoła na 
świat współczesny.

11	 ES 65.

c h r z e ś c i j a ń s k a w i z j a d i a lo g u…



48

j e r z y g o c ko

Program Ecclesiam suam ma charakter organiczny: dialog wyrasta 
z samoświadomości i odnowy, a nie je zastępuje. Papież podkreśla, 
że tylko Kościół, który zna samego siebie i nieustannie się odnawia, 
może wejść w autentyczny i owocny dialog ze światem, pozostając 
wiernym swojej misji. Paweł VI uczynił z zasady dialogu kluczowy 
element eklezjalnej obecności w świecie współczesnym. W jego uję-
ciu dialog nie jest alternatywą dla głoszenia prawdy, lecz sposobem jej 
przekazu, zgodnym z naturą Kościoła i godnością człowieka. Program 
ten stanowi fundament dla późniejszych inicjatyw Kościoła widocz-
nych w nauczaniu kolejnych papieży, ale już sam w sobie ma charak-
ter profetyczny i trwały. Warto w tym miejscu podkreślić raz jeszcze 
zastosowaną metodologię. Paweł VI najpierw prowadzi długą reflek-
sję nad samoświadomością Kościoła. Kościół musi poznać samego 
siebie, swoją tożsamość, swoje źródło i cel – zanim rozpocznie dia-
log. Tylko ten, kto zna siebie, kto zachowuje swoją tożsamość, może 
wejść w dialog bez ryzyka zagubienia. W tej perspektywie nie chodzi 
o taktykę ani dyplomację, nie o chwilową metodę pośród innych. Dia-
log dla Kościoła nie jest ustępstwem wobec świata, lecz istotnym wy-
miarem jego posłannictwa. To nie doraźny środek, lecz droga, którą 
Kościół ma iść w świecie12.

Moralny wymiar i postawy dialogu

Chrześcijańska wizja dialogu nie ogranicza się do poziomu teoretycz-
nego ani wyłącznie eklezjologicznego. Ma ona także wymiar moralny, 
który dotyczy zarówno postaw uczestników dialogu, jak i cnót, dzię-
ki którym dialog może rozwijać się w sposób autentyczny i owocny. 
Dialog zakłada określoną formację wewnętrzną człowieka – jego go-
towość do otwarcia się na drugiego, zdolność do słuchania oraz do 
odpowiedzialnego przekazywania prawdy. Jak podkreślano w refleksji 

12	 Szerzej na temat posłannictwa Kościoła w świecie i dialogu Kościoła ze 
światem zob. J. Gocko, Kościół obecny w świecie – posłany do świata. 
Teologiczno-społeczne aspekty posłannictwa Kościoła w świecie po Soborze 
Watykańskim II, Lublin 2003.



49

teologicznomoralnej 2. poł. XX wieku, dialog nie jest techniką ko-
munikacyjną, lecz postawą moralną, która domaga się integralnego 
ukształtowania osoby.

1. Postawy umożliwiające autentyczny dialog

Punktem wyjścia dialogu jest otwartość na drugiego człowieka. Nie 
oznacza ona rezygnacji z własnej tożsamości ani relatywizacji prze-
konań, lecz gotowość do przyjęcia rozmówcy takim, jaki jest, wraz 
z jego sposobem myślenia, pytaniami i wątpliwościami. Otwartość 
zakłada szacunek dla osoby, a jednocześnie pozostaje zakorzeniona 
w prawdzie – nie jest więc pustą dyspozycyjnością, lecz świadomą 
decyzją moralną. Z otwartością ściśle wiąże się umiejętność słucha-
nia, którą Klemens Tillmann uważał za jeden z fundamentów dialo-
gu: „dialog rozpoczyna się wtedy, gdy człowiek przestaje mówić i uczy 
się słuchać”13. Słuchanie nie jest jedynie biernym odbiorem informa-
cji, ale aktem moralnym – wymaga pokory, cierpliwości i rezygnacji 
z dominacji nad drugim.

Kolejną istotną postawą jest roztropność, która pozwala łączyć 
szczerość z  odpowiedzialnością za słowo. W  dialogu nie chodzi 
o natychmiastowe przekazanie wszystkich treści doktrynalnych, ale 
o wprowadzanie ich w sposób dostosowany do kontekstu, z posza-
nowaniem rytmu drugiej osoby. Roztropność chroni przed zarówno 
zbytnią ostrożnością (która prowadziłaby do unikania prawdy), jak 
i  przed nieodpowiedzialną bezpośredniością (która mogłaby ranić 
lub zamykać drogę porozumienia). Ważnym elementem moralnego 
wymiaru dialogu jest również uczciwość wobec samego siebie i wo-
bec rozmówcy, co z kolei jest warunkiem wzajemnego zaufania. Tyl-
ko wtedy dialog nie przekształca się w negocjacje czy dyplomatyczne 
gry, ale staje się rzeczywistym spotkaniem w prawdzie i miłości.

13	 K. Tillmann, Zasady dialogu, „Przewodnik Katolicki” 45 (1970).

c h r z e ś c i j a ń s k a w i z j a d i a lo g u…



50

j e r z y g o c ko

2. Cnoty dialogu

Oprócz postaw istnieją również konkretne cnoty moralne, które kształ-
tują klimat i dynamikę dialogu. Szczególne miejsce należy przypisać 
tym, które wprost odnoszą się do dbałości o jakość komunikacji mię-
dzyosobowej. Pierwsza z nich, łagodność – jest cnotą, która kształtuje 
sposób odnoszenia się do drugiego człowieka. Wyraża się w postawie 
szacunku, delikatności i życzliwości, również w sytuacjach różnicy po-
glądów. W tradycji chrześcijańskiej łagodność nie jest słabością, ale 
siłą zakorzenioną w miłości. Towarzyszy jej cierpliwość. Jawi się ona 
jako niezbędna, ponieważ autentyczny dialog wymaga czasu. Prze-
miana przekonań czy otwarcie się na prawdę nie dokonują się na-
tychmiastowo. Cierpliwość chroni przed pokusą instrumentalizacji 
dialogu – traktowania go jako szybkiego środka do osiągnięcia celu. 
Podstawą relacji dialogicznej jest również zaufanie. Bez niego słowa 
tracą swoją wiarygodność, a spotkanie staje się jedynie wymianą po-
glądów. Zaufanie rodzi się z prawdomówności, spójności postawy 
i konsekwencji w działaniu.

Do tych cnót można dodać również odwagę, rozumianą jako go-
towość do świadectwa i głoszenia prawdy także wtedy, gdy może się 
to wiązać z niezrozumieniem lub sprzeciwem. Dialog chrześcijański 
nie polega na unikaniu trudnych tematów, ale na ich podejmowaniu 
w sposób zgodny z Ewangelią. Innymi słowy dialog jest formą miło-
ści, ale miłości dojrzałej, wymagającej, zdolnej słuchać i mówić, goto-
wej na cierpliwość i ofiarę. W ten sposób dialog staje się stylem życia, 
a nie tylko narzędziem komunikacji.

3. Prawda jako kryterium dialogu

Istotnym warunkiem i zarazem wyróżnikiem chrześcijańskiej wizji 
dialogu jest jej związek z prawdą. Kwestia ta stała się osnową wielu 
wypowiedzi Jana Pawła II, dla którego najważniejszym elementem dia-
logu było poszukiwanie prawdy i dojście do prawdy14. W prawdziwym 
dialogu musi zawsze chodzić o prawdę, czyli dążenie do uzyskania 

14	  CA 44; VS 99-101; KKK 2467-2469. 2493-2499. 



51

obrazu zgodnego z rzeczywistością. Bez niej dialog jest pozorny. Jeśli 
dialog nie opiera się na prawdzie, to w zasadzie wszystkie poglądy mają 
swoją rację bytu, a o ich przyjęciu decyduje zasada większości. Nie 
neguje to istnienia w społeczeństwie pluralizmu czyli różnorodności 
poglądów, ale nie może również oznaczać rezygnacji z próby poszu-
kiwania jedności opartej na poznawalnej prawdzie15.

Niewątpliwie prawda w wymiarze życia społecznego, w ramach 
komunikacji społecznej, ma charakter dynamiczny. Można mówić 
o stopniowym dochodzeniu poszczególnych podmiotów dialogu 
(w tym także społeczności) do coraz głębszego poznania prawdy. 
Wiąże się to z  dynamizmem rozwoju osobowego stron dialogu 
oraz całym szeregiem innych uwarunkowań. Jednak dynamicznego 
charakteru poznawania prawdy nie należy utożsamiać z odrzuceniem 
jej obiektywnego i absolutnego charakteru. Prawda – mimo tego, że 
jej poznanie na danym etapie nie jest pełne – ma zawsze pewne stałe 
punkty odniesienia o ponadhistorycznym charakterze16. 

Przenosząc to na grunt dialogu oznacza to, że człowiek (czy dana 
wspólnota) nie jest „spokojnym depozytariuszem” pełni prawdy, lecz 
wezwany jest do nieustannych poszukiwań tej pełni. Jest to równocześ-
nie wezwanie do postawy tolerancji wobec wszystkich, którzy błądzą, 
ale są nastawieni pozytywnie na poszukiwanie prawdy obiektywnej, 
a także na konieczność autentycznego kompromisu, a więc takiego, 
który nie niszczy w człowieku jego człowieczeństwa poprzez rezyg-
nację z wartości, których nie można się zaprzeć bez utraty wierności 
wobec samego siebie i innych. W tym kontekście kompromis niejako 
z samej swej istoty jest wpisany w dialog jako jego nieodzowny element. 
W dialogu bowiem zbliżenie się do prawdy i dojście do pełniejszego 
z nią kontaktu dokonuje się nie w separacji czy izolacji, ale wspól-
nym wysiłkiem. Kompromis w tym przypadku świadczy o zwracaniu 
uwagi na innych i o prawdziwej pokorze, jak również zabezpieczając 
przed pokusą triumfalizmu, umożliwia i ułatwia wspólne dochodze-
nie do prawdy17.

15	  Szerzej na temat dialogu w ujęciu Jana Pawła II zob. J. Sobkowiak, 	
Dialog, w: Jan Paweł II, Encyklopedia nauczania moralnego, 	
red. J. Nagórny – K. Jeżyna, Lublin 145-147.

16	  Tamże, 309-318. 
17	 P. Góralczyk, Kompromis, w: Jan Paweł II, Encyklopedia nauczania 

moralnego…, 260-264.

c h r z e ś c i j a ń s k a w i z j a d i a lo g u…



52

j e r z y g o c ko

4. Irenizm i synkretyzm

Na kanwie korelacji dialogu i prawdy należy zwrócić uwagę na dwa 
szczególne zagrożenia dialogu przywołane przez Pawła VI. Są nimi 
irenizm oraz synkretyzm18. Pierwsza z metod oznacza prowadzenie 
dialogu, który unika polemik i w imię ocalenia spokoju pomija w dia-
logu kwestie drażliwe i kontrowersyjne, zakładając maksymalnie dobrą 
wolę partnerów. Jednak budowana w ten sposób jedność jest jednością 
pozorną, osiągniętą niejednokrotnie przez pominięcie trudnych tema-
tów i rezygnację z własnej tożsamości czy zdradę istotnych wartości.

Synkretyzm z kolei wiąże się z minimalistycznym podejściem do 
rzeczywistości. Choć niezwykle istotne dla owocności dialogu jest 
poszukiwanie najpierw tego, co łączy w poszukiwaniu prawdy, czyli 
jakieś podstawy lub „wspólnego mianownika” (aby dialog mógł mieć 
miejsce potrzebne jest w punkcie wyjścia pewne minimum wspólnych 
wartości), jednak nie podejmowanie dalszych wysiłków, prowadzących 
do poszerzenia na drodze dialogu zakresu wspólnie przyjmowanych 
i uznawanych prawd, jest ostatecznie jego regresem. Synkretyczna wi-
zja rzeczywistości jest zawsze jej uproszczeniem, nie może więc stano-
wić podstawy trwałej jedności, bo nie sprosta próbie czasu19.

5. Tolerancja w ujęciu chrześcijańskim

Szczególnego komentarza wymaga kwestia tolerancji, często obecna 
w debatach o dialogu. Chrześcijańska tradycja rozumie ją nie jako 
obojętność wobec prawdy, ale jako szacunek dla osoby oraz uznanie 
jej wolności sumienia. Tolerancja w tej perspektywie oznacza zdol-
ność do współistnienia z tymi, którzy myślą inaczej, bez rezygnacji 
z własnego przekonania o prawdzie. Sobór Watykański II podkreślał, 
że „prawda nie inaczej się narzuca, jak tylko siłą samej prawdy”20. Tole-
rancja ma więc charakter dynamiczny: zakłada jednocześnie wierność 

18	 ES 88.
19	  J. Wal, Rola dialogu w życiu Kościoła, w: Teologia pastoralna, 	

t. 1: Teologia pastoralna fundamentalna, red. R. Kamiński, Lublin 2000, 201. 
20	 DWR 1.



53

własnej wierze i otwartość na drugiego człowieka. Jest postawą dojrza-
łą moralnie, ponieważ wymaga integracji dwóch wymiarów: miłości 
do prawdy i miłości do osoby. Bez niej dialog łatwo przekształca się 
w relatywizm lub w polemikę.

Moralny wymiar dialogu wskazuje, że jego skuteczność nie zale-
ży jedynie od argumentów, lecz w dużej mierze od jakości moralnej 
uczestników. Dialog jest przestrzenią, w której ujawnia się nie tylko 
treść przekonań, ale również styl życia i duchowa dojrzałość. Dlate-
go formacja do dialogu stanowi jedno z istotnych zadań wspólnoty 
Kościoła.

Kręgi dialogu Kościoła

Paweł VI, przedstawiając zasadę dialogu jako integralną część misji 
Kościoła, wskazuje cztery zasadnicze kręgi, w których dialog ten po-
winien się rozwijać. Wyznaczają one zarówno zakres, jak i strukturę 
dialogicznej obecności Kościoła w świecie współczesnym. Każdy z tych 
kręgów charakteryzuje się odmiennym kontekstem, adresatem i dy-
namiką, ale wszystkie łączy ten sam fundament: wierność Ewangelii 
i szacunek dla godności człowieka.

1. Dialog z całą ludzkością

Pierwszy i najszerszy krąg obejmuje dialog Kościoła z całą ludzkością, 
niezależnie od przekonań religijnych czy światopoglądowych. Paweł 
VI wyraźnie podkreśla, że Kościół nie może zamykać się w sobie, ale 
powinien „wyjść na spotkanie świata” z orędziem nadziei i zbawienia21. 
Ten dialog dotyczy wspólnego losu człowieka, jego podstawowych 
pytań, dążeń i problemów. Kościół nie staje wobec świata w postawie 
rywalizacji, lecz pragnie „uczestniczyć w jego radościach i nadziejach, 
smutkach i lękach”22.

Szczególne miejsce w  tym kręgu zajmuje dialog z  ludźmi 

21	 ES 96.
22	 KDK 1.

c h r z e ś c i j a ń s k a w i z j a d i a lo g u…



54

j e r z y g o c ko

niewierzącymi i obojętnymi religijnie23. Paweł VI widzi w tym nie 
tylko wyzwanie, ale i szansę: Kościół, prowadząc dialog z niewierzą-
cymi, może ukazywać w nowy sposób obecność Boga w historii czło-
wieka i odpowiadać na jego egzystencjalne pytania. W tym dialogu 
kluczową rolę odgrywają świadectwo życia, język kultury i wspólna 
troska o dobro człowieka, a nie jedynie przekaz doktrynalny.

2. Dialog z religiami niechrześcijańskimi

Drugi krąg obejmuje dialog Kościoła z religiami niechrześcijański-
mi. Paweł VI podkreśla, że w tych tradycjach religijnych obecne są 

„elementy prawdziwe i godne uznania”, które mogą stać się punktem 
wyjścia do wzajemnego zrozumienia i współpracy24. Kościół nie utoż-
samia tych religii z pełnią objawienia, ale uznaje ich znaczenie dla ży-
cia duchowego milionów ludzi i szanuje ich dążenie do transcendencji.

Ten dialog wymaga szczególnej delikatności i roztropności. Nie 
polega na relatywizowaniu wiary chrześcijańskiej, lecz na szukaniu 
wspólnego gruntu w pytaniach o sens życia, Boga i moralność, przy 
jednoczesnym świadectwie o Chrystusie jako jedynym Zbawicielu. 
W tym kontekście Paweł VI wyprzedza intuicje Soboru Watykań-
skiego II zawarte w deklaracji Nostra aetate, wskazując, że spotkanie 
z religiami niechrześcijańskimi może przyczynić się do pogłębienia 
wzajemnego zrozumienia i pokoju między narodami.

3. Dialog ekumeniczny z „braćmi odłączonymi”

Trzeci krąg dotyczy dialogu ekumenicznego, czyli relacji Kościoła 
katolickiego z innymi wspólnotami chrześcijańskimi. Paweł VI na-
zywa ich „braćmi odłączonymi” i wskazuje, że ten dialog ma szcze-
gólny charakter, ponieważ opiera się na wspólnym fundamencie wiary 
w Chrystusa i przyjęciu chrztu25. Celem tego dialogu nie jest tworze-

23	 ES 99.
24	 ES 107-108.
25	 ES 109-111.



55

nie nowej struktury ponadwyznaniowej ani szukanie najmniejszego 
wspólnego mianownika, ale dążenie do pełnej jedności w wierze, sa-
kramentach i wspólnocie hierarchicznej, zgodnie z modlitwą Chrystu-
sa „aby wszyscy stanowili jedno” (J 17,21). Paweł VI kładzie nacisk na 
wzajemne poznanie, oczyszczenie pamięci i przezwyciężanie uprze-
dzeń historycznych. Jednocześnie podkreśla, że dialog ekumeniczny 
musi być prowadzony w duchu prawdy i miłości, bez ukrywania re-
alnych różnic doktrynalnych.

4. Dialog wewnątrz Kościoła

Czwarty krąg obejmuje dialog wewnątrz samego Kościoła katolickie-
go – pomiędzy pasterzami i wiernymi, różnymi wspólnotami i śro-
dowiskami. Paweł VI podkreśla, że Kościół sam musi być wspólnotą 
dialogu, jeśli chce wiarygodnie prowadzić dialog na zewnątrz26. We-
wnętrzny dialog nie oznacza relatywizmu ani demokratyzacji doktryny, 
ale styl życia oparty na wzajemnym zaufaniu, słuchaniu i poszukiwa-
niu wspólnego dobra.

Dialog wewnątrzkościelny, który w czasie pontyfikatu Francisz-
ka został poddany istotnej próbie – zarówno w kontekście procesu 
synodalnego, jak i rozstrzygnięć dotyczących sprawowania liturgii 
w nadzwyczajnej formie rytu rzymskiego (Traditionis custodes, 2021) 

– obejmuje zarówno płaszczyznę hierarchiczno-pastoralną, np. relacje 
między duchowieństwem a świeckimi, jak i relacje między różnymi 
środowiskami, ruchami i instytucjami kościelnymi. Jego celem jest po-
głębienie komunii, wzajemne ubogacenie oraz większa przejrzystość 
świadectwa Kościoła wobec świata. Paweł VI podkreśla, że brak we-
wnętrznego dialogu osłabia zdolność Kościoła do prowadzenia dia-
logu zewnętrznego, dlatego ten krąg ma znaczenie fundamentalne.

Cztery kręgi dialogu tworzą spójną strukturę, która ukazuje, że 
dialog Kościoła nie jest jednolity, lecz zróżnicowany w zależności od 
kontekstu i adresata. W każdym z tych kręgów konieczne są różne 
formy obecności i działania, ale wspólnym mianownikiem pozostaje 
ewangeliczny styl dialogu: wierność prawdzie, szacunek dla drugiego 

26	 ES 113-116.

c h r z e ś c i j a ń s k a w i z j a d i a lo g u…



56

j e r z y g o c ko

człowieka oraz świadomość misyjnego posłania Kościoła.

Wymiar zbawczy dialogu

W chrześcijańskiej wizji dialog nie jest jedynie metodą komunikacji 
ani środkiem duszpasterskim. Jego ostateczne znaczenie tkwi w udzia-
le w zbawczym działaniu Boga. Paweł VI w Ecclesiam suam mówi 
o „dialogu zbawienia” (colloquium salutis), wskazując, że Bóg sam 
pierwszy nawiązał dialog z człowiekiem, a Kościół ma w tym dialo-
gu uczestniczyć, a nie go inicjować27. W ten sposób wymiar zbawczy 
stanowi właściwy horyzont dla wszystkich form dialogu prowadzo-
nych przez Kościół.

Dialog zbawczy ma charakter teologiczny i chrystocentryczny. Nie 
jest neutralną przestrzenią wymiany opinii, ale dzieje się w odniesieniu 
do wydarzenia Wcielenia, Męki, Śmierci i Zmartwychwstania Chry-
stusa. To w Chrystusie Bóg wypowiada swoje ostateczne Słowo do 
człowieka, zapraszając go do odpowiedzi w wierze. Każdy autentycz-
ny dialog, prowadzony w prawdzie i miłości, ma swój udział w tym 
podstawowym dialogu Boga z ludzkością. W tym sensie można po-
wiedzieć, że dialog Kościoła uczestniczy w dynamice zbawienia, a nie 
jedynie w procesach społecznych czy kulturowych.

Paweł VI zwraca uwagę, że dialog chrześcijański ma zawsze wymiar 
misyjny. Nie polega na prostej wymianie myśli ani na tworzeniu kom-
promisowych formuł, ale zmierza ku spotkaniu człowieka z prawdą, 
objawioną w Chrystusie. Taka perspektywa chroni przed zreduko-
waniem dialogu do działań czysto humanitarnych lub politycznych. 
Jednocześnie wymiar zbawczy dialogu zakłada pełny szacunek dla 
wolności człowieka – Kościół nie narzuca prawdy siłą, lecz świadczy 
o niej słowem i życiem28.

Warto w tym miejscu nawiązać do jeszcze jednego wymiaru dia-
logu zbawienia (colloquium salutis) odnoszonego w dokumentach 
soborowych do dialogu Kościoła ze światem. Nie musi on dotykać 
wprost problematyki religijnej. Sobór nawiązując do tekstu encykliki 

27	 ES 72.
28	 DWR 1.



57

Ecclesiam suam przypomina, że wszystko, co dotyczy godności osoby 
ludzkiej, wspólnoty ludzkiej, głębokiego sensu ludzkiej działalności, 

„tworzy fundament relacji pomiędzy Kościołem i światem, a także pod-
stawę ich dialogu”29. Także wtedy, gdy przedmiotem dialogu stają się 
kwestie polityczne, gospodarcze, kulturalne itp., dialog ten może być 
również dialogiem zbawienia, zwłaszcza gdy podejmowany jest wysi-
łek naświetlenia rozważanej rzeczywistości z perspektywy wiary. Za-
czynając dialog zbawienia od obszarów pozornie odległych od spraw 
duchowych, można w miarę duchowego dojrzewania ludzi (prepara-
tio evangelica) przechodzić w sferę spraw nadprzyrodzonych. W tym 
kontekście dialog staje się dialogiem wiary z kulturą30. W tym sensie 
dialog stanowi nie tylko drogę Kościoła w świecie współczesnym, ale 
także drogę człowieka ku własnemu spełnieniu.

Zakończenie

Chrześcijańska wizja dialogu, ukazana w nauczaniu Pawła VI, Sobo-
ru Watykańskiego II i rozwinięta w refleksji teologicznej, łączy trzy 
zasadnicze wymiary: antropologiczny, teologiczny i moralny. Dialog 
zakorzeniony jest w naturze osoby ludzkiej, która została stworzona do 
relacji z Bogiem i z innymi ludźmi. Znajduje on swoje źródło w histo-
rii zbawienia – w Bożej inicjatywie, która osiąga pełnię w Chrystusie 

– i zostaje wpisany w naturę Kościoła jako wspólnoty zbawczej. W tej 
perspektywie jest zasadne mówienie o chrześcijańskiej wizji dialogu. 
Chrześcijaństwo próbuje wnieść do rozumienia dialogu coś istotnego 

– pokazuje jego źródło w samym Bogu, przypomina o konieczności 
tożsamości i prawdy, wskazuje na cnoty, które czynią dialog auten-
tycznym oraz ukazuje jego wymiar zbawczy. Nie chodzi o zawłaszcze-
nie dialogu, lecz o jego pogłębienie. Chrześcijańska wizja pokazuje, 
że dialog nie jest jedynie metodą komunikacji społecznej. Jest drogą 
prowadzącą ku pełni człowieczeństwa i ku spotkaniu z Bogiem.

Program Pawła VI zawarty w Ecclesiam suam wskazuje drogę: naj-
pierw pogłębienie samoświadomości, potem wewnętrzna odnowa, 

29	 KDK 40.
30	  J. Wal, Rola dialogu w życiu Kościoła…, 193. 198.

c h r z e ś c i j a ń s k a w i z j a d i a lo g u…



a następnie dialog – prowadzony w różnych kręgach i zróżnicowa-
nych kontekstach. Wobec współczesnych napięć kulturowych, nara-
stającej polaryzacji społecznej i procesów sekularyzacyjnych program 
ten nabiera szczególnej aktualności także dla samego Kościoła. Po-
kazuje, że może on pozostać wiarygodnym świadkiem Ewangelii 
tylko wtedy, gdy jasno określoną tożsamość potrafi łączyć z postawą 
otwartości i gotowością do dialogu, tworząc przestrzenie spotkania 
ponad podziałami. W świecie pełnym konfliktów i podziałów chrześ-
cijańska wizja dialogu pozostaje drogą nadziei: drogą budowania po-
koju, sprawiedliwości i solidarności, a ostatecznie miejscem, w którym 
może objawić się zbawcze Słowo Boga.



59

Leszek Korporowicz
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego
ORCID: 0000-0002-5890-5991

Od interakcji do komunikacji.
W kierunku dialogu jako 

wartości autotelicznej

Apele o dialog społeczny, międzykulturowy, ekumeniczny, jak i ten 
podstawowy, w relacjach na poziomie międzyludzkim stanowi nie-
mal codziennie słyszany apel. Jednakże cele, którym ma służyć na 
ogół dalekie są od tego, co bez wnikliwych definicji, stanowić ma 
o jego funkcji, a więc działania na rzecz wszystkich jego uczestników. 
W praktyce życia społecznego, a szczególnie politycznego, służyć ma 
w opinii przywołujących go stron, niemal instrument do przekonania 
o wyższości swoich racji i przeciągnięcia na „właściwą stronę”. Sytu-
acja ta przypomina dobrze znany żart o potrzebie istnienia lub przy-
wrócenia sprawiedliwości, pod warunkiem, że wyrok będzie po naszej 
stronie. Nikt w związku z tym nie chce być oskarżony o to, że unika 
lub blokuje praktyki dialogiczne, ale argumenty ich podejmowania 
wskazują na daleko idącą instrumentalizację i wolę podporządkowa-
nia sobie zarówno celu, a nade wszystko efektów ich użycia. Dialog, 
podobnie jak wiele wartości kultury współczesnej, stał się jedynie 
narzędziem w taktyce politycznej lub zarządczej współczesnych in-
stytucji stające się elementem socjotechniki współczesnych manda-
rynów władzy. Nie po raz pierwszy procesy redukcji aksjologicznej 
cywilizacji sukcesu, sterowania oraz ukrytych form panowania anek-
tują wartości autoteliczne, czyli takie, które nie dają się sprowadzić 
jedynie do wymiernych korzyści, partykularnego interesu konkret-
nych podmiotów, a więc wartości samych dla siebie, nie posiadających 



60

l e s z e k ko r p o r o w i c z

zamienników i analogii1. Pozostaje jednak pytanie czy dialog sprowa-
dzony do narzędzia zachowuje jeszcze swoją tożsamość, a tym samym 
właściwe mu walory? Czy będąc ofiarą zbyt daleko posuniętych kal-
kulacji i przesterowania może być czymś więcej niż ukrytą strategią 
przekłamania? Aby tak się nie stało niemal koniecznie odnaleźć należy 
autentyczne i przynajmniej potencjalnie obecne w dialogu możliwo-
ści przekroczenia zasady dominacji i perswazji jako sposobu objaś-
niania własnych racji, jako drogi do wzajemnego rozumienia swoich 
wartości. Tylko wówczas dialog łamie logikę interakcji jako systemu 
panowania, w którym chodzi o umocnienie istniejących zależności, 
a nie odkrywanie logiki spójności i dzielenia się wspólnie doświadcza-
nym i definiowanym dobrem. Bez tak rozumianego dialogu polityka 
staje się jedynie techniką zdobywania władzy porzucając starania na 
rzecz dobra wspólnego, kultura jedynie mechanizmem reprodukcji 
społecznych, komunikacja technologią skutecznego przekazu, a edu-
kacja sposobem z góry zaprogramowanej socjalizacji.

Cywilizacja nasilonych interakcji  
i osłabionej komunikacji

Sytuacja kulturowej deklasacji dialogu ma swoje przyczyny w makro-
strukturalnej charakterystyce współczesnej cywilizacji. Mnoży ona 
liczbę, skalę i intensywność bardzo równego typu interakcji, których 
motywy, cele ale i konsekwencje wyrastają z utylitarnego kontekstu 
ich nasilenia. Po pierwsze, jest to szeroka gama procesów, które su-
marycznie określić możemy kolejnymi fazami globalizacji. Wbrew 
pozorom nie prowadzą one do gospodarczej i kulturowej unifikacji, 
a wręcz przeciwnie, do nasilającej się różnorodności2. Jest to prosta 
konsekwencja drugiego czynnika narastających procesów interakcyj-
nych, a mianowicie mobilności, zarówno indywidualnej, jak i grupowej, 

1	  L. Korporowicz, Wartości autoteliczne jako wyrzut sumienia humanistyki 
współczesnej, „Kultura Współczesna” 1 (2024), doi.org/10.26112/
kw.2024.126.10 (dostęp: 20.09.2025).

2	  W. Kuligowski, Globalizacja kulturowa, w: Globalizacja i współzależność, 
red. A. Malewska – M. Filary-Szczepanik, Kraków 2022.



61

informacji, dóbr, usług i technologii. Przemieszczające się zbiorowo-
ści z naturalnych względów muszą się wymieszać, często w żywiołowy, 
niekontrolowany, a nawet konfliktowy sposób. Ostatnimi czasy pro-
cesy te przybrały szczególnie masowy charakter w postaci licznych 
i ogarniających cały świat migracji. Czwarty z czynników interakcyj-
nych to powstała w wyniku działania wymienionych powyżej proce-
sów wielokulturowość. Istniejące obok siebie, a czasem przenikające 
się kultury jak nigdy do tej pory wchodzą w wielorakie relacje, często 
międzykulturowe, które są prawdziwym wyzwaniem zarówno dla kon-
kretnych osób, wspólnot, ale także organizacji, polityk państwowych, 
systemów zarządzania i dyplomacji. Kolejnym czynnikiem, który rela-
cje te w istotny sposób animuje, są nowoczesne technologie przestrzeni 
poszerzonej w wyniku przeniesienia znaczącego ich zakresu w obszar 
rzeczywistości wirtualnej3. Horyzont interakcji świata współczesne-
go dopełniają konflikty, począwszy od tych, które dzieją się wewnątrz 
poszczególnych państw, kultur i wspólnot, poprzez konflikty organi-
zacji, partii, często o charakterze ponadpaństwowym w strukturach 
o charakterze międzynarodowym, kończąc na otwartych konfliktach 
zbrojnych, włączając w to wojny hybrydowe. Coraz bardziej groźnym 
rodzajem konfliktów, który przekracza granice państwowe, a nawet 
kontynentalne, są wojny kulturowe pojawiąjące się na skutek zderze-
nia systemów wartości, religii, wzorów kultury i typów pojmowania 
podstawowych praw człowieka, wolności religijnych, prawa narodów 
i godności wspólnot ludzkich4.

Intensywność i różnorodność interakcji jakie stwarza cywilizacja 
współczesna na poziomie zarówno interpersonalnym, międzygrupo-
wym, jak i instytucjonalnym nie idzie w parze z rozwojem ich cech 
jakie wymaga nie tylko dialog, ale także szerzej pojęta komunikacja. 
Można postawić tezę, że dzieje się coś paradoksalnego. Przyrost in-
terakcji kulturowych spowodował zanik ich cech komunikacyjnych 
w ogóle, a dialogicznych w sposób wyjątkowy. Problem ten widać 

3	  S. Jaskuła, Informacyjna przestrzeń tożsamości, w: Tożsamość i komunikacja, 
red. J. Szulich-Kałuża – L. Dyczewski – R. Szwed, Lublin 2011.

4	  E. Wiącek, Wojny kulturowe, w: Studia kulturowe (Słowniki społeczne), 	
red. L. Korporowicz – A. Knap-Stefaniuk – Ł. Burkiewicz, Kraków 2022, 
167-190, https://doi.org/10.35765/slowniki.251 (dostęp: 20.09.2025).

o d i n t e r a kc j i  d o ko m u n i k ac j i…



62

l e s z e k ko r p o r o w i c z

szczególnie ostro, gdy spojrzymy na właściwy, nie okrojony sens po-
jęcia komunikacji. Jej etymologiczny rdzeń opiera się na terminie 
communicare, co oznacza odwołanie do działania wspólnego, dziele-
nia się tym, co staje się wspólne, co łączy i buduje więzi. Od razu wi-
dać jak znaczenie to dalekie jest od tego jakie nadały mu uproszczone 
wersje nauk informatycznych, zainteresowane technologią przekazu, 
transmisji, oddziaływania i wpływu5. Komunikacja nie jest jednak 
jednokierunkowym przekazem, a wręcz przeciwnie zakłada w swej 
istocie działania interakcyjne. Cywilizacja medialna, szczególnie w do-
bie kultury masowej i informacyjnej, wzmocniona współczesną mi-
tologią skutecznego marketingu, reklamy i ukrywanej pod nazwą 

„sztuki oddziaływania”, zwyczajnej techniki manipulacji, zawłaszczy-
ła pojęcie komunikacji6. Intencją tego zabiegu jest odsunięcie uwagi, 
w tym szerokiej świadomości publicznej, od analizy tego co staje się 
konsekwencją jednostronności przekazu, destrukcji działań i wartości 
interakcyjnych. Praktyka ta ujawnia swój redukcjonizm, gdy rozłoży-
my problem na „czynniki pierwsze”, a więc gdy nie tylko przywołamy 
sam fakt interakcji, ale zapytamy o cechy, jakość i faktyczny charak-
ter tych interakcji7.

Zacznijmy więc od identyfikacji koniecznych atrybutów komunika-
cji, zaczynając od prostej obserwacji, iż przedrostek „inter” odwołuje 
nas do co najmniej trzech swoich definicyjnych filarów, a mianowi-
cie do „wzajemności”, „współzależności” oraz jednego z ważniejszych 
przejawów komunikowania jakim jest „wymiana”. Po drugie, znacze-
nie terminu „akcji” odsyła nas do kolejnych trzech atrybutów komu-
nikacji, jakimi są „intencjonalność”, „sprawczość” oraz najważniejsza 
wartość określająca ludzki sens procesu, jaką jest „podmiotowość” 
działań komunikacyjnych, bo tylko wówczas odnaleźć w nich może-
my człowieka i jego człowieczeństwo. 

Tak zidentyfikowane atrybuty komunikacji, pojętej jako rodzaj in-
terakcji, nie mogą jednak zostać porzucone i oddane „im samym” 

5	  K. Wielecki, Kultura versus kultura masowa, Warszawa 2024.
6	  L. Korporowicz – R. Wiśniewski, Communication, „Kultura Współczesna” 5 

(2024), https://doi.org/10.26112/kw.2024.130.05 (dostęp: 20.09.2025).
7	  L. Korporowicz, Osobowość i komunikacja w społeczeństwie transformacji, 

Warszawa 1996.



63

bez pytania o znacznie bardziej posunięte analizy, a to oznacza treści 
owych atrybutów, o ile mają one określać różnicę pomiędzy światem 
maszyn, ale także zwierząt, a rzeczywistością tworzoną przez człowie-
ka, a dalej jaką rzeczywistością? Brak tego typu pytań jest przykładem 
aksjologicznego redukcjonizmu nie tylko kultury i cywilizacji współ-
czesnej, ale także nauk społecznych i humanistycznych, które dały so-
bie zasłonić oczy fascynacją technologią informacyjną jako przynętą 
do świata duchowego zniewolenia i dehumanizacji. Musimy więc za-
pytać kolejno: jeśli mówimy o wzajemności, to o wzajemności cze-
go? Bokserzy na ringu odwzajemniają sobie ciosy, skłócone ze sobą 
wspólnoty odwzajemniają sobie działania otwarcie agresywne, nisz-
czące i nacechowane upadkiem wszelkich cnót i odpowiedzialności. 
Jakość owej wzajemności jest istotnym warunkiem zaistnienia dia-
logu. Podobnie z pewnością musimy wiedzieć coś więcej o ważnym 
atrybucie „współzależności” w jakiej mogą być człowiek i komputer, 
zwierzę, które ucieka i zwierzę, które goni, pan i jego niewolnik, kry-
minalista i jego ofiara. Nie chodzi więc nam o każdy rodzaj współ-
zależności, choć jest ona wyznacznikiem interakcji. Kolejny atrybut 

„wymiany” jest istotnie warunkiem zwrotności w relacjach komuniku-
jących się ludzi, ale nie sposób ominąć pytania, co jest przedmiotem 
wymiany? Z pewnością nie mogą być to impulsy elektryczne, bo taki 
przedmiot wymiany może opisywać interakcje pomiędzy maszyna-
mi. Będą one w ten sposób w interakcji, ale jeszcze wyraźniej widać, 
jak odkrycie skądinąd fundamentalnego charakteru działań komuni-
kacyjnych rozpoczyna zaledwie długą drogę do analiz jakie miałyby 
opisywać komunikację, czyli wymianę w świecie ludzi8. Nie wystarczy 
nam także odniesienie atrybutu wymiany do procesów zachodzących 
w świecie zwierząt. Niewątpliwie wymieniają one pomiędzy sobą całą 
masę bodźców, nawet znaków i emocji. W tym sensie z pewnością po-
zostają w interakcji, a każdy biolog powie, że także w jakimś rodzaju 
procesie komunikowania. Pozostaje wszak pytanie o to, jaki to rodzaj 
i czy zachowuje analogię do komunikowania w świecie ludzi? W dia-
logu potrzebna jest bowiem nie tylko umiejętność wymiany znaków, 
ale także symboli, często abstrakcyjnych, zanurzonych w złożonym 

8	  J. Habermas, Teoria działania komunikacyjnego (BWF), 	
t. 1, tł. A.M. Kaniowski – M.J. Siemek, Warszawa 1999.

o d i n t e r a kc j i  d o ko m u n i k ac j i…



64

l e s z e k ko r p o r o w i c z

świecie wartości i to takich, jakie odpowiadają na potrzeby pozafunk-
cjonalne, pozabiologiczne, przeciwstawiając się często naciskom i po-
trzebom społecznym.

Kolejne pytania nakazują zapytać o to, co przynosi charakterysty-
ka wzajemnie podejmowanej „akcji”. Warto więc postawić problem 
o naturę bardzo jakże różnorodnego rodzaju intencji, jaki interak-
cję przekształca najpierw w komunikację, a potem w dialog? Trudno 
nam będzie uznać, że tworzy go intencja jednostronnego podporząd-
kowania, często zmarginalizowania, aneksji zasobów oraz tego, co 
może być cenną zdobyczą i dawać pewną przewagę we wzajemnych, 
ale niesymetrycznych relacjach oraz niesprawiedliwych stosunkach 
władzy. Okazuje się przy okazji, że bez analizy aksjologicznej trudno 
mówić o odpowiedzialnym rodzaju komunikacji, który – aby przypo-
mnieć sens terminu communicare – jest działaniem na rzecz wspól-
noty, a przynajmniej unikania intencji dzielenia się złem, manipulacją 
i fałszem9. Zanim podejmiemy więc problem dialogu, wyraźnie widać, 
iż nie może on wyrastać na bazie komunikacji, która może być wolna 
od elementarnych kanonów etycznych, która może istnieć w świecie 
wolnym od wartości, co jest kolejnym argumentem za wykluczeniem 
tego pojęcia ze świata praw przyrody, biologii i techniki. Potwierdza 
ten sposób rozumowania następna kwestia faktycznego charakteru 
sprawczości interakcyjnej, a więc komunikacyjnych cech postawy, któ-
ra daleka jest od bierności, jednostronnego uprzedmiotowienia, ale 
nie może uniknąć pytania o treść tego, co jesteśmy w stanie sprawić. 
Nie bez przypadku mówi się więc o „sprawcy” czynów kryminalnych, 
a nawet ludobójczych. Sam fakt możliwości i faktycznej realizacji 
konkretnych działań ponownie może być zaprzeczeniem sensu com-
municare i cechować nie tylko przekaz, ale i interakcję o znamionach 
patologicznych10. Dopiero ostatni z atrybutów nadaje wszystkim ko-
nieczny komponent aksjologiczny, ogniskując je w źródle zarówno 
ducha, sensu i najistotniejszej funkcji komunikowania, jakim jest eks-
ploracja podmiotowości jego uczestników.

9	  M. Rembierz, Etyka wobec postmodernistycznej nocy aksjologicznej, w: Co 
się dzieje z wartościami? Próba diagnozy, red. E. Okońska – K. Stachewicz, 
Poznań 2009, 91-101.

10	 M.S. Archer, Kultura i sprawczość, tł. P. Tomanek, Warszawa 2019.



65

Dialog jako potencjał komunikacji

Ze względu na fundamentalny charakter atrybutu podmiotowości 
konieczne jest określenie jego treści, a więc źródeł, jak i wynikają-
cych z niej możliwości, które zawierają się we wszystkich analizowa-
nych do tej pory obszarach. Podmiotowość jest w istocie złożeniem 
trzech cech, choć w języku współczesnej humanistyki można określić 
je jako przymiotów lub wręcz kompetencji człowieka. Pierwsza cecha, 
a w istocie najistotniejszy korzeń podmiotowości to ludzka godność, 
która jest immanentną własności osoby ludzkiej i która zapoznana jest 
bardzo dobrze w literaturze humanistycznej, teologicznej i filozoficz-
nej, choć jakże często mylona z jej społecznymi artefaktami, jak rola 
społeczna, autorytet i przypisaną pozycją w strukturach ludzkiego 
życia11. Godność jest jedną z najważniejszych i najsilniejszych warto-
ści autotelicznych. Nie można jej nikomu odebrać, ale nie można też 
sztucznie przypisać, nie można jej zamienić, zakupić, uczynić przed-
miotem wymiany, transakcji i przypisać na zasadzie porozumienia. 
Z tego powodu nie może istnieć sztuczna godność, tak jak istnieje 
sztuczna inteligencja, nie istnieje inżynieria i  technologia godno-
ści, która z dystansem nakazuje akceptować jakże często i powszech-
nie stosowane pojęcie technologii komunikacyjnych. Technologie te 
zakładałyby bowiem możliwość manipulowania i przedmiotowego 
traktowania12 atrybutów komunikacji, łącznie z tym, co w niej pod-
miotowe. Idąc jeszcze dalej musielibyśmy mówić o podmiotowości, 
a więc i o godności maszyn, co już zupełnie deklasuje nie tylko oso-
bowy, ale i społeczny świat człowieka. Nauki współczesne bez więk-
szych oporów przystają na takie traktowanie komunikacji, a w ślad 
za tym samych siebie i człowieka13. Epoka rozwoju sztucznej inteli-
gencji dopełni tego dzieła, wykorzystując wszystkie jego słabości, ale 
i skłonności do myślenia mitycznego, uproszczonego, nastawionego 
na wartości instrumentalne. Niestety mało kto stawia pytanie dlacze-
go nie istnieje sztuczna mądrość, sztuczny honor, sztuczna empatia? 

11	 C. Bartnik, Personalizm, Lublin 2013.
12	 Z. Rosińska, Ślepota aksjologiczna, w: Doświadczanie świata. Eseje o myśli 

Romana Ingardena, red. T. Maślanka, Warszawa 2020.
13	 J. Kreft, Władza algorytmów, Kraków 2019.

o d i n t e r a kc j i  d o ko m u n i k ac j i…



66

l e s z e k ko r p o r o w i c z

Już dzisiaj są to pytania kulturowo niepoprawne, archaiczne i wstyd-
liwe. Nie mieszczą się w doktrynie nowych religii wszechstronnego 
sterowania, optymalizacji i skuteczności, aż do momentu, w którym 
zderzą się z emocjami małego egoizmu, poczuciem władzy i własno-
ści, Wówczas to, co masowe niekoniecznie staje się powszechne, ro-
dzą się konflikty i pojawia się refleksja o naturze własnego istnienia.

Kolejnym przymiotem podmiotowości jest wyrastająca z godności 
potrzeba wolności. Ona także ilustruje wagę wartości autotelicznych14. 
W humanistyce polskiej ich analizę oraz miejsce w kulturze symbo-
licznej człowieka szeroko podejmowała Antonina Kłoskowska, upo-
minając się o konieczne uzupełnienie modnych w końcu ubiegłego 
wieku analizach o charakterze semiotycznym, refleksją aksjologicz-
ną. Pokonywało to nie tylko redukcjonizm behawioralny, ale także 
swoisty redukcjonizm semiologiczny, sprowadzający całość kultu-
ry do rzeczywistości znaczeń. Tymczasem prosta nawet obserwacja 
ujawnia fakt, iż te same znaczenia mogą mieć bardzo różne, czasa-
mi odmienne wręcz wartości. Ucieczka od tego rodzaju analiz była 
próbą zbudowania humanistyki „wolnej od wartości” i wartościowa-
nia. W efekcie zbudowano jednak bardzo okrojony obraz człowieka 
i kultury, który jest prawie kompletny, bliski zinformatyzowanej kon-
cepcji znaczeń, tyle że pozbawiony pytania nie tyle o to, „czym?”, ale 
o to „kim?” jest człowiek. Kłoskowska w sposób pionierski wyprze-
dzała analizę mankamentów współczesnej kognitywistyki, neuropsy-
chologii i humanistyki cyfrowej, które nakręcają rynek współczesnej 
para-antropologii. Niestety narzędzia poznania nader często zostają 
w nich utożsamione z przedmiotem poznania, przesuwając zasad-
niczy sens i cel humanistyki, w nauki o  innym rodzaju powołania. 
Ponownie zatarciu ulega pytanie o specyfikę tego, co stanowi o „hu-
man”. Tymczasem przywołana wartość wolności nie daje się zastąpić 
czymś mniej wymagającym i bardzo trudno zamienić ją na wartości 
ekwiwalentne. Niejednokrotnie próby takie podejmowano, czasami 
skutecznie, choć na krótko i nie bez nieodwracalnych konsekwen-
cji. Jakkolwiek pojęta wolność byłaby jednak wypaczona, gdyby nie 
towarzyszył jej przymiot odpowiedzialności, który stanowi hamulec 

14	 A. Kłoskowska, Koncepcja autoteliczności kultury symbolicznej, w: 
O społeczeństwie i teorii społecznej. Księga poświęcona pamięci Stanisława 
Ossowskiego, red. M. Ofierska – E. Mokrzycki – J. Szacki, Warszawa 1985.



67

wolności wyalienowanej i skierowanej przeciwko sobie, wspólnotom, 
procesowi komunikowania i dialogu15. 

To właśnie podmiotowość w rozumieniu jaki zostało tu przedsta-
wione, staje się swoistym „filtrem”, który transformuje komunikację 
do poziomu dialogiczności, czyni z niej coś więcej niż technologicz-
ne procesy przekazu, a nawet interakcji16. Jak zostało to zauważone, 
sam fakt interakcji nie gwarantuje bowiem sensu jaki posiada proces 
i działania określane starożytnym terminem communicare. Pytanie 
o dialog, pod warunkiem, że nie jest on traktowany instrumental-
nie, jest współcześnie zasadnym pytaniem o stan współczesnej ko-
munikacji, ale także kultury i społeczeństw znajdujących się często 
w fazie utraconej spójności, rozpadu, utraty tożsamości i dezintegra-
cji. Znaczącym czynnikiem tego procesu jest właśnie utrata zdolno-
ści komunikacyjnych w ogóle, a dialogu w szczególności. Krytyczne 
spojrzenie na poziom i rzeczywisty charakter interakcji w procesach 
komunikacyjnych ujawnia brak obecnej w nich podmiotowości i wy-
jaśnia dlaczego narastająca skala interakcji nie prowadzi do realizacji 
jej przesłania. Wniosek ten prowadzi jednocześnie do wskazania, jaka 
powinna być polityka komunikacyjna i jakie kompetencje stanowić 
muszą cel działań naprawczych w obszarze dyskursu społecznego, edu-
kacji, animacji kulturowych na różnych poziomach funkcjonowania 
organizacji, a w końcu na poziomie kultury narodowej jako całości17.

Efekty podmiotowej aktywizacji interakcyjnych atrybutów komu-
nikacji ilustruje następujący schemat:

GODNOŚĆ – WOLNOŚĆ - ODPOWIEDZIALNOŚĆ 

WZAJEMNOŚĆ 	 TROSKA O WSPÓŁUDZIAŁ
WSPÓŁZALEŻNOŚĆ 	 ANIMOWANIE EMPATII
WYMIANA	 POSZUKIWANIE DOPEŁNIENIA
INTENCJONALNOŚĆ 	 BUDOWANIE WSPÓLNEGO CELU
SPRAWCZOŚĆ 	 KREOWANIE DOBRA WSPÓLNEGO

Transformacyjna funkcja wartości autotelicznych

15	 L. Dyczewski, Przestrzenie wzajemnego dopełniania, „Politeja” 20/2 (2012) 
14-24.

16	 D.S. Rychen – L.H. Salganik, A Holistic Model of Competence, 	
w: Key Competences for a Successful Life and Well-Functioning Society, 	
red. D.S. Rychen – L.H. Salganik, Gottingen 2003.

17	 H. Skorowski, Problematyka praw człowieka, Warszawa 1999.

o d i n t e r a kc j i  d o ko m u n i k ac j i…



68

l e s z e k ko r p o r o w i c z

Przedstawione powyżej analizy prowadzą do następującego wnio-
sku:

Wyeliminowanie lub osłabienie wartości autotelicznych jako kom-
ponentu działań komunikacyjnych jako typu relacji międzyosobowych, 
międzygrupowych i międzyinstytucjonalnych pozbawia je najistot-
niejszych ich funkcji, eliminując możliwości i wartości dialogu, de-
gradując tym samym sens ludzkiej kultury.

Degradacji ulega tym samym zawarty w niej potencjał spotkania 
i współistnienia ludzi i kultur, wartości i wspólnot. Oczekiwanie aby 
dialog stał się podobny do socjotechnicznych instrumentów zarzą-
dzania lub czymś na kształt inżynierii społecznej jest paradoksal-
nie osłabieniem, a wręcz destrukcją jego najmocniejszej strony, jaką 
jest odrzucenie jawnej lub ukrytej filozofii władzy, manipulacji oraz 
partykularnie pojętych korzyści. To wartości autoteliczne zespolo-
ne w ludzkiej podmiotowości przetwarzają wzajemność w praktyki 
współuczestnictwa, współzależność w otwartość na potrzeby innych, 
wymianę w gotowość do dzielenia się dobrem, intencjonalność w wolę 
wspierania i pomocy, a sprawczość w zdolność kreowania dobra wspól-
nego18. To one wyszukują w komunikacji taką jej formę, która staje 
się czymś więcej niż interakcją, staje się dialogiem.

Zakończenie

Ewolucja spojrzenia na komunikację, a szczególnie na dialog jako od-
rębną jej jakość, formę i usytuowanie w świecie ludzkich wartości, pro-
wadzi i zatacza dziś wielkie historyczne koło. Powtórnie odkrywamy to, 
co wiedzieli i propagowali starożytni, a mianowicie sens communicare. 
Przywracamy nie tylko interaktywne, ale humanistyczne znaczenie 
tego pojęcia, eksponując uspołecznione i kulturotwórcze cele wza-
jemnych oddziaływań nakierowanych na budowanie tego, co wspólne, 
na dzielenie się dobrami, dobrem i dobrze pojętą współobecnością. 

18	 L. Korporowicz, Polskie korzenie prawa narodów w budowaniu 
podmiotowości wspólnot kulturowych, w: Eseje o niepodległej, 	
red. R. Wiśniewski, Warszawa 2018, 102-129.



69

Dzieje się tak, pomimo odzierania tych działań z ich znaczenia i poza-
instrumentalnych wartości jakie systemowo i konsekwentnie realizuje 
cywilizacja techniczna. Współcześnie trzeba więc zwrócić uwagę na 
jeszcze jeden aspekt potrzeby oporu przeciw dehumanizacji komuni-
kacji i kultury. Człowiek posiada nieredukowalne prawo do komuni-
kowania i dialogu. Jest to elementarne prawo człowieka zarówno jako 
osoby, ale także jako wspólnoty, która posiada analogiczną podmio-
towość wyrażającą się w jej godności, wolności i odpowiedzialności. 
Prawo do dialogu jest więc podkreślaniem zapominanego prawa do 
człowieczeństwa, które niepostrzeżenie anektowane jest przez wy-
alienowane twory ludzkich działań, technikę, technologię i sztuczną 
inteligencję. W tym sensie prawo do dialogu podkreśla wagę auto-
telicznych wartości w świecie człowieka, które są czymś innym niż 
kultem optymalizacji, skuteczności, kontroli i instrumentalizmu we 
wszystkich jego formach. Funkcjonalne transgresje jakie daje nam 
technika, nie zastąpią bowiem transcendentnego, duchowego powo-
łania człowieka, który w swojej podmiotowości może zwrócić się do 
rzeczywistości znajdującej się poza nim samym, a tym samym otwo-
rzyć sobie drogę do rozwoju. Nie ma on charakteru przedmiotowego 
i nie polega jedynie na instrumentalnym doskonaleniu fizjologicznych 
i poznawczych funkcji ludzkich narządów, jakie z pewnością staną się 
możliwe dzięki powiązaniu medycyny i techniki. Być może będziemy 
więc w najbliższej już przyszłości wyposażeni w techniczne ekstensje 
ludzkiego organizmu i mózgu, który stanie się jeszcze bardziej inte-
ligentny. Nie sprawi to jednak, że człowiek będzie mądrzejszy, lep-
szy, że rozbuduje i umocni swoją godność w coraz większym stopniu 
uzależniony i upokorzony techniczną zależnością od licznych „przy-
stawek”, operatorów, sieci oraz ich własnej „racjonalności”. Nie jest to 
racjonalność, która wchodzi z człowiekiem w dialog i rozumie błędy, 
emocje, a nawet dziwactwa ludzkiego człowieczeństwa. Dlatego współ-
czesna antropologia komunikacji i dialogu jest w otwartym konflikcie 
z manipulacją jaką oferują nauce rozmaite warianty posthumanizmu, 
złudne perswazje transhumanizmu. Nie jest on bowiem antropologią 
i rezygnuje z prymatu, który obecny jest – choć wciąż niedostatecznie 
rozpoznany – w humanizmie. Rezygnacja współczesnej antropologii 
z samej siebie, w nadziei i złudzeniu jakie posiadał Pan Twardowski, 

o d i n t e r a kc j i  d o ko m u n i k ac j i…



już teraz kończy się podobnym i mało obiecującym losem wymuszo-
nej ucieczki na Księżyc (dzisiaj już na Marsa), w poszukiwaniu utra-
conej tożsamości i godności człowieczeństwa. Nie jest wykluczone, że 
na drodze tej człowiek spotka się z innymi formami istnienia, które 
wkomponują go we własne racje bytu, własne konflikty, wojny i ro-
dzaje zniewolenia. Być może dopiero wówczas ponownie odkryjemy 
sens przesłania, które mówi nam o tym na czyje istniejemy podobień-
stwo i co z tego może wynikać.



71

Ks. Janusz Mierzwa
Uczelnia Państwowa im. Jana Grodka w Sanoku

Zaufanie  
jako fundament dialogu wspólnoty losu i celu

W swojej pierwszej encyklice Ecclesiam suam, określanej jako „ency-
klika dialogu”, papież Paweł VI scharakteryzował podstawy uczciwego 
dialogu jako narzędzia międzyludzkiej komunikacji1. Charakteryzując 
właściwości dialogu w społeczeństwie wymienił cechy dialogu, wśród 
których zaufanie zajmuje istotną pozycję2. Zaufanie bowiem stano-
wi fundament relacji międzyludzkich, umożliwiając budowanie więzi, 
które przekraczają indywidualne interesy i kształtują trwałe wspól-
noty. W kontekście wspólnoty losu i celu nabiera ono szczególnego 
znaczenia, ponieważ staje się warunkiem możliwości prowadzenia 
dialogu, otwartości na drugiego człowieka oraz wspólnego poszuki-
wania sensu i wartości. Zaufanie warunkuje możliwość prowadzenia 
dialogu, ponieważ otwiera na drugiego człowieka.

Zaufanie jako kategoria antropologiczna i społeczna

Zaufanie nie jest jedynie aktem psychologicznym, ale pełni również 
funkcję antropologiczną i społeczną. Człowiek jako istota społeczna 
konstytuuje swoją tożsamość w spotkaniu z drugim – w przestrzeni 

1	  „Potrzebne jest także oprócz zaufania do mocy własnych słów, także 
zaufanie, że jeden człowiek zechce przyjąć słowa innego człowieka. Dlatego 
dialog sprzyja również wzajemnemu zbliżeniu i przyjaźni, jednoczy również 
duchowo rozmówców w celu przyjęcia owego Dobra, które wyklucza 
wszelkie egoistyczne nastawienie” (Paweł VI, Encyklika „Ecclesiam suam”, 
Watykan 1964, n. 81).

2	  Są to jasność przekazu, łagodność, zaufanie, roztropność (tamże, n. 78-82).



72

j a n u s z m i e r z wa

wzajemnego zaufania. Niklas Luhmann wskazuje, że zaufanie reduku-
je złożoność świata społecznego, czyniąc możliwą koordynację dzia-
łań oraz przewidywanie zachowań innych podmiotów społecznych3.

Przekładając tę teorię na praktykę życia społecznego warto zauwa-
żyć, że bez zaufania rozprzęgłoby się całe życie społeczne; np. dziecko 
nie musiałoby wierzyć swojej matce, że jest jego rodzicielką; rolnik nie 
mógłby wierzyć swojej roli, że wrzucane w nią przez niego ziarno nie 
przepadnie, ale wyda plon; uczeń nie musiałby wierzyć swojemu na-
uczycielowi, a student swojemu profesorowi, że mówią i przekazują 
im prawdę, jaką znają… Natomiast tzw. gaslighting4 doprowadziłby 
społeczeństwa do anarchii5. Wówczas nie byłoby możliwości tworze-
nia jakichkolwiek wspólnot, zwłaszcza wspólnoty celu.

Wspólnota losu

Pojęcie wspólnoty losu odnosi się do grupy ludzi, których łączy wspól-
ne doświadczenie historyczne, społeczne czy egzystencjalne – czę-
sto niezależne od ich woli. Zaufanie – w przypadku wspólnoty losu 

– domaga się, aby przekształcić doświadczenie cierpienia i zagrożenia 
w solidarność.

3	  N. Luhmann, Trust and Power, Chichester 1979, 8-15.
4	  Gaslighting to forma przemocy psychicznej, w której manipulator 

systematycznie podważa poczucie rzeczywistości ofiary, sprawiając, że traci 
ona wiarę we własne zmysły, pamięć i osądy. Osoba stosująca gaslighting 
zaprzecza faktom, przekręca wypowiedzi i wykorzystuje techniki takie jak 
ignorowanie, kwestionowanie lub dyskredytowanie, aby zdominować ofiarę 
i uczynić ją zależną. Nazwa pochodzi od sztuki teatralnej „Gas Light”, gdzie 
mąż zmniejszał natężenie gazowych lamp, a następnie zaprzeczał żonie, że 
światło się zmienia, sugerując, że jest ona niestabilna psychicznie, https://surl.
lt/wksfqz (dostęp: 30.09.2025).

5	  Anarchia to stan braku władzy, co może oznaczać zarówno brak rządu 
i praw („bez władcy”), jak i powiązany z tym chaos i nieporządek. Termin 
ten ma dwa podstawowe znaczenia: jest to stan bezrządu, chaosu i bezprawia, 
a także – w odniesieniu do anarchizmu – to postulowany system społeczno-
polityczny bez hierarchii i przymusowej władzy, https://surl.lu/ofslej 
(dostęp: 30.09.2025).



73

Myśląc o wspólnocie losu warto zwrócić uwagę na lud izraelitów 
(hebr. יהודים, fr. le Peuple de Juif czy niem. Judische Nation oraz na 
naród polski. Pierwszy z nich nie miał własnej państwowości od ok. 
70 r. do 1948 r. n.e. (ok. 1878 lat), a drugi (naród polski) od 1795 r. do 
1918 r. (a więc123 lat). A jednak obydwa te narody przetrwały do dziś, 
dzięki imperatywnemu leitmotiv (motyw życia).

Wspólnota celu

Wspólnota celu to przestrzeń świadomego i dobrowolnego działania 
na rzecz określonych wartości i projektów. W przypadku wspólnoty 
celu – aby wspólnie realizować idee i dążenia6. 

Przekładając tę teorię na praktykę współczesnego życia społeczne-
go, chciałbym zwrócić uwagę, że tworząc np. wspólnotę polskich ka-
tolickich uniwersytetów ludowych (WP KUL) czy jakąkolwiek inną 
wspólnotę (np. „Rycerze Maryi”, „Wojownicy Maryi”, czy jedynie Bóg 
wie jak chcą się nazywać rycerze, bojownicy, wojownicy ect… ewan-
gelicznych wartości) istotną rolę w zaufaniu społecznym odgrywa 
osobowość pioniera (lidera, prezesa, przewodniczącego... itp.). Mówił 
o tym m.in. w XIX w. M.F.S. Grundtvig, proponując nową metodę 
kształtowania ludzkich wnętrz osobowych. Zresztą historia naszej 
cywilizacji europejskiej dowodzi, że np. św. Benedykt z Nursji czy św. 
Franciszek z Asyżu, czy też inni z naszych czasów rozpoczynali swo-
je dzieła od idei.

Dialog jako praktyka wspólnototwórcza

Dialog jest procesem, który zakłada wzajemne słuchanie, otwartość 
i gotowość do przyjęcia perspektywy drugiego. Martin Buber podkre-
śla, że autentyczne „Ja-Ty” możliwe jest jedynie w klimacie zaufania7. 
Dialog we wspólnocie losu i  celu nie jest więc wyłącznie wymia-
ną opinii, lecz aktem budowania mostów i kształtowania wspólnej 

6	  J. Tischner, Etyka solidarności, Kraków 2000, 25-30 (dostęp: 5.10.2025).
7	  M. Buber, Ja i Ty, tł. J. Doktór, Warszawa 1992, 58-65.

z au fa n i e j a ko f u n dam e n t d i a lo g u w s p ó l n ot y lo s u i  c e lu



przestrzeni wartości – tak mówi nam doświadczenie życiowe i sztucz-
na inteligencja (AI).

Dialog to „osobowa wymiana wnętrz”. Osobowa wymiana wnętrz 
może dokonywać się tylko na bazie wzajemnych relacji i wzajemnego 
zaufania. Bez zaufania dialog nie ma sensu. 

Zaufanie jako fundament dialogu

Zaufanie warunkuje możliwość prowadzenia dialogu, ponieważ ot-
wiera na drugiego człowieka i zmniejsza lęk przed odrzuceniem czy 
manipulacją. Wspólnoty, które budują swoje więzi na fundamencie 
zaufania, są zdolne do solidarności, współpracy i odpowiedzialności 
zbiorowej. Jan Paweł II wskazywał, że prawdziwa wspólnota opiera 
się na miłości społecznej, której konkretnym wymiarem jest właśnie 
zaufanie8.

Zakończenie

Zaufanie jawi się jako podstawowy warunek dialogu zarówno w wy-
miarze wspólnoty losu, jak i celu. Dzięki niemu możliwe jest prze-
zwyciężanie indywidualizmu, budowanie solidarności i kształtowanie 
wspólnej tożsamości. Bez zaufania dialog staje się pozorny, a wspólno-
ta – iluzoryczna. W kontekście współczesnych kryzysów społecznych 
i politycznych refleksja nad znaczeniem zaufania pozostaje jednym 
z kluczowych zadań nauk humanistycznych.

8	  SRS 38.



75

Zbigniew Formella SDB 
Università Pontificia Salesiana
orcid: 0000-0003-2846-0992

Paradygmat wychowania do dialogu: 
pomiędzy determinizmem a osobowością

W niniejszym artykule przedmiotem analizy są trzy koncepcje pozo-
stające ze sobą w relacji wzajemnego przenikania: paradygmat, wycho-
wanie oraz dialog. W pierwszej części zostanie określone rozumienie 
wskazanych pojęć, co następnie umożliwi podjęcie refleksji nad pro-
cesem wychowania człowieka ujmowanego w ramach triady oddzia-
ływań. Nieustannie aktualnym zadaniem jest podkreślanie znaczenia 
rozwoju osobowości ludzkiej w perspektywie dwuwymiarowej: jed-
nostki wyposażonej w indywidualne cechy osobowe oraz członka 
określonego środowiska społeczno-kulturowego.

Współczesna rzeczywistość społeczna zdaje się utwierdzać nas 
w  przekonaniu, iż możliwe jest organizowanie życia zbiorowego 
w oparciu o własne projekty i koncepcje. W tym kontekście szcze-
gólnego znaczenia nabiera problem postrzegania rozwoju osobowo-
ści człowieka zarówno jako uczestnika przemian społecznych, jak 
i podmiotu dysponującego potencjałem umożliwiającym zachowanie 
autonomii wobec otaczającego środowiska. Dialektyka między samo-
realizacją a socjalizacją w obszarze wychowania jawi się jako istotne 
wyzwanie zarówno dla dorosłych odpowiedzialnych za procesy wy-
chowawcze (rodziców, nauczycieli, wychowawców), jak i dla instytu-
cji funkcjonujących w tym zakresie (szkół, stowarzyszeń, organizacji, 
ruchów społecznych).

Analogiczny charakter posiada dynamika zmian w procesie wycho-
wania do dialogu, której poświęcona zostanie druga część artykułu.



76

z b i g n i e w f o r m e l l a

Paradygmat

Paradygmat to pojęcie opisujące zestaw podstawowych założeń i prze-
konań, wokół których konstruowana jest wiedza i metodologia ba-
dawcza w danej dyscyplinie. Alicja-Joanna Siegień, odwołując się do 
koncepcji Thomasa S. Kuhna, definiuje paradygmat jako „wzorco-
wą teorię (łac. paradigma – ‘model, przykład, wzór’) o zasadniczym 
znaczeniu dla danej nauki, która umożliwia badaczom określonej 
dziedziny, przyjęcie założeń uznawanych za pewne i skupienie się na 
rozwiązywaniu bardziej konkretnych problemów; jest to więc całość 
założeń oraz kryteriów interpretacyjnych, które umożliwiają analizę 
i ocenę wyników badań naukowych”.

W szerszym kontekście można mówić o paradygmacie jako zbiorze 
norm, wartości i metod, które stanowią fundament myślenia nauko-
wego, ale także oddziałują na sposoby interpretowania rzeczywistości 
oraz rozwiązywania problemów – zarówno naukowych, jak i codzien-
nych, w tym wychowawczych.

Można wyróżnić dwa podstawowe rodzaje paradygmatu. Pierw-
szy to paradygmat naukowy, oparty na badaniach empirycznych, te-
oriach psychologii rozwojowej, pedagogiki, socjologii i neuronauk. 
Podkreśla on znaczenie obiektywizacji i sprawdzalności praktyk wy-
chowawczych. Drugi to paradygmat ideologiczny (ideowy), zakorze-
niony w światopoglądzie, wartościach, systemach politycznych czy 
religijnych. Wyznacza on kierunek wychowania w duchu odpowiedzi 
na pytanie: „jakim człowiekiem ma stać się młody człowiek?”, zgod-
nie z określoną wizją społeczeństwa. 

W relacji między paradygmatem naukowym a ideologicznym moż-
na wyróżnić co najmniej trzy typy zależności: 

- wzajemne warunkowanie – ideologie mogą selektywnie korzystać 
z osiągnięć nauki, wybierając teorie wspierające ich założenia (np. wy-
korzystanie psychologii behawioralnej w systemach autorytarnych); 
z drugiej strony nauka bywa inspiracją do przekształcania ideologii 
(np. badania nad kompetencjami społecznymi i inteligencją emocjo-
nalną wpływają na programy edukacyjne także w społeczeństwach 
opartych na tradycyjnych wartościach);



77

- konflikt – gdy wyniki badań naukowych przeczą założeniom ideo-
logicznym, rodzi się napięcie (np. w kwestiach równości płci, stosowa-
nia kar cielesnych czy inkluzywności w edukacji). W takich sytuacjach 
władze ideologiczne mogą marginalizować ustalenia naukowe lub re-
interpretować je zgodnie z własnymi założeniami;

- kompromis/synteza – w praktyce edukacyjnej często spotyka się 
rozwiązania hybrydowe, w których szkoły i systemy wychowawcze ko-
rzystają z metod naukowych, realizując je jednak w ramach określonej 
ideologii (np. edukacja obywatelska w demokracjach liberalnych czy 
edukacja patriotyczna w systemach autorytarnych).

Relacja między paradygmatem naukowym a ideologicznym ma 
charakter dialektyczny: nauka dostarcza narzędzi i metod, natomiast 
ideologia nadaje kierunek i sens. Wychowanie młodego pokolenia 
odbywa się najczęściej na styku tych dwóch wymiarów – w harmonii, 
konflikcie bądź w mniej lub bardziej spójnym kompromisie. W prak-
tyce wychowawczej prowadzi to do określonych skutków. Pozytywne 
efekty pojawiają się wówczas, gdy nauka urealnia ideologiczne cele, 
czyniąc metody wychowania skuteczniejszymi i lepiej dostosowany-
mi do potrzeb rozwojowych. Negatywne skutki natomiast występują 
wtedy, gdy ideologia ogranicza możliwość wdrażania wyników ba-
dań, co może prowadzić do tworzenia jednostronnego obrazu świata, 
a w konsekwencji – do osłabienia krytycznego myślenia i ogranicze-
nia pluralizmu.

Poniżej przedstawiamy graficzną ilustrację możliwych relacji po-
między paradygmatem naukowym a ideologicznym.

Schemat 1: Dynamika zachodząca między paradygmatem naukowym a para-
dygmatem ideologicznym w kontekście wychowania młodego pokolenia. 

pa r a dyg mat w yc h o wa n i a d o d i a lo g u…

Paradygmat naukowy (empiria, 
teorie rozwoju, metody)

Wychowanie młodego pokolenia 
(kierunek + metody)

Paradygmat ideologiczny (wartości, 
światopogląd, polityka, religia)

synteza / konflikt / kompromis



78

z b i g n i e w f o r m e l l a

Paradygmat a Wychowanie

Wśród pojęć pedagogicznych „wychowanie” należy do najtrudniej-
szych do jednoznacznego zdefiniowania. Wynika to z faktu, iż obej-
muje ono obszar, wokół którego toczy się długotrwały spór naukowy, 
niosący daleko idące konsekwencje praktyczne1. Tendencja do po-
nawiania prób jego określenia wydaje się trwała – uzasadniają to za-
równo przemiany społeczne, jak i pojawianie się nowych przestrzeni 
wychowawczych, takich jak świat wirtualny czy rozwój technologii2. 

Wojciech Pomykało proponuje rozumienie pojęcia wychowania 
w znaczeniu węższym i szerszym. W pierwszym z nich oznacza ono 

„świadome, celowe i specyficzne pedagogiczne działanie osób, z reguły 
występujących w różnych zbiorach (rodzinnych, szkolnych, innych), 
dokonywane głównie przez słowo (i inne formy interakcji, zwłaszcza 
przykład osobisty), zmierzające do osiągnięcia względnie trwałych 
skutków (zmian) w rozwoju fizycznym, umysłowym, społecznym, kul-
turowym i duchowym jednostki ludzkiej”3. W znaczeniu szerszym na-
tomiast wychowanie rozumiane jest jako „oddziaływanie całokształtu 
specyficznych pedagogicznych bodźców i doświadczeń ogólnospołecz-
nych, grupowych, indywidualnych i profesjonalnych, przynoszących 
względnie trwałe skutki w rozwoju jednostki w jej sferze fizycznej, 
umysłowej, społecznej, kulturowej i duchowej”4. 

Interesującą próbę usystematyzowania definicji wychowania zapre-
zentowały Maria Dudzikowa i Maria Czerepaniak-Walczak. Autorki 
zebrały propozycje ujmowania wychowania z różnych perspektyw 
i wyróżniły trzy możliwe podejścia do tego zagadnienia5:

- jednostronne oddziaływanie wychowawcy na wychowanka - rozumia-
ne jako świadomie organizowana działalność społeczna, „której celem 

1	  Por. W. Pomykało, Wychowanie (z punktu widzenia świeckiego), w: Encyklopedia 
Pedagogiczna, red. W. Pomykało, Warszawa 1993, 917-926.

2	  Por. A. Ricci – Z. Formella, Educare insieme nell’era digitale, Torino 2018; 	
S. Vicari, Adolescenti interrotti. Intercettare il disagio prima che sia tardi, 
Milano 2025.

3	  W. Pomykało, Wychowanie…, 917-918.
4	  Tamże, 918.
5	  Por. M. Dudzikowa – M. Czerepaniak-Walczak, Wychowanie. Pojęcia, procesy, 

konteksty, t. 1, Gdańsk 2007, 31-34.



79

jest wywołanie zamierzonych zmian w osobowości wychowanka”6; 
obejmuje formowanie, kształtowanie i modyfikowanie osobowości7 
poprzez utrzymywanie, doskonalenie i rozwijanie pozytywnych moż-
liwości człowieka, jego funkcji psychicznych, procesów i cech oso-
bowości; oznacza także kierowanie aktywnością życiową człowieka, 
przygotowanie go do pełnienia ról społecznych i zawodowych oraz 
specyficzną formę socjalizacji;

- relacja dwustronna - rozumiana jako praca z człowiekiem i nad 
człowiekiem przy jego aktywnym współudziale8; wychowanie w tym 
ujęciu jawi się jako szczególna relacja międzyludzka, w której osoba 
wychowanka jest równocześnie podmiotem i przedmiotem działań 
wychowawczych9;

- wychowanie jako zjawisko psychospołeczne, dziejowe i kulturowe 
- proces kształtowany przez wzajemne zależności między jednostką 
a środowiskiem fizycznym i społecznym, którego funkcją jest op-
tymalne dostosowanie jednostki do otoczenia poprzez stopniowe 
wzbogacanie jej doświadczeń10; wychowanie to także proces zmian 
prowadzących do nowego stanu fizycznego i psychicznego człowieka, 
traktowanego przynajmniej czasowo jako zakończony11.

Z powyższego zestawienia wynika, że pojęcie „wychowanie” nie 
poddaje się jednoznacznemu zdefiniowaniu, lecz podlega ciągłemu 
procesowi dookreślania. Jest ono zależne od perspektywy autora, kon-
tekstu społecznego, kulturowego i ideologicznego. Podobne zjawisko 
można dostrzec w odniesieniu do paradygmatu wychowania, który 
zazwyczaj ma charakter opisowy.

W obszarze pedagogiki Marian Nowak definiuje paradygmat wycho-
wania jako „podstawowy sposób ujmowania i rozumienia wychowania, 

6	  W. Okoń, Nowy słownik pedagogiczny, Warszawa 1998, 444.
7	  Por. K. Konarzewski, Podstawy teorii oddziaływań wychowawczych, 	

Warszawa 1987.
8	  Por. J. Tischner, Etyka solidarności, Kraków 1981.
9	  Por. M. Nowak, Podstawy pedagogiki otwartej. Ujęcie dynamiczne w inspiracji 

chrześcijańskiej, Lublin 1999.
10	 Por. E. Claparède, Koncepcja wychowania funkcjonalnego, w: Źródła do 

dziejów wychowania i myśli pedagogicznej, t. 3: Myśl pedagogiczna XX wieku, 
red. S. Wołoszyn, Kielce 1996, 1, 170.

11	 Por. K. Sośnicki, Istota i cele wychowania, Warszawa 1964, 7.

pa r a dyg mat w yc h o wa n i a d o d i a lo g u…



80

z b i g n i e w f o r m e l l a

wskazujący na określone wartości, cele oraz metody ich realizacji”12. 
Z kolei Krystyna Ablewicz podkreśla, że paradygmat wychowania jest 

„systemem myślenia i działania, który opiera się na określonej wizji 
człowieka i świata, stanowi podstawę kształtowania relacji pedago-
gicznych i praktyki edukacyjnej” 13. Można więc uznać, że paradygmat 
wychowania wyznacza ramy, w których mieszczą się wartości, założe-
nia i metody determinujące sposób jego rozumienia i praktykowania.

Paradygmat wychowania może być zatem postrzegany zależnie od 
przyjmowanej wizji człowieka oraz formułowanych celów wychowaw-
czych. Zestawienie tych zależności prezentują poniższe tabele.

Paradygmat Założenia/
wizja człowieka

Cel 
wychowania

Wycho-
wawca

Autorzy

personalistyczny
(koncentruje się 
na podmiotowo-
ści wychowanka)

osoba ludzka 
jako: wartość 
absolutna, 
wolna, 
odpowiedzialna; 
godność osoby 
niezależnie od 
okoliczności

rozwój 
integralny 
człowieka 
(biologiczny, 
psychiczny, 
społeczny, 
duchowy)

przewodnik 
(towarzysz) 
wspierający 
rozwój 
osoby

M. Nowak14
J. Tarnowski15
K. Wojtyła16

12	 M. Nowak, Podstawy pedagogiki otwartej…, Lublin 2008.
13	 K. Ablewicz, Teoretyczne podstawy badań w pedagogice, Kraków 2003.
14	 M. Nowak, Podstawy pedagogiki otwartej…
15	 J. Tarnowski, Jak wychowywać? Barykada czy dialog?, Warszawa 2009.
16	 K. Wojtyła, Rozważania o istocie człowieka, Kraków 2003.



81

Paradygmat Założenia/
wizja człowieka

Cel 
wychowania

Wycho-
wawca

Autorzy

dialogiczny
(koncentruje się 
na podmiotowo-
ści wychowanka)

dialog jest pod-
stawową relacją 
wychowawczą; 
wychowanie 
opiera się na 
autentyczno-
ści, zaufaniu 
i wzajemnym 
uznaniu; osoba 
zdolna do samo-
rozwoju w rela-
cjach

kształtowanie 
postawy dialo-
gicznej, odpo-
wiedzialności, 
otwartości na 
Innego

współ-
partner 
w rozmowie, 
stwarzający 
przestrzeń 
do wymiany 
i wzajemne-
go uczenia 
się

K. Ablewicz17
M. Buber18
J. Tarnowski
J. Habermans19
R. Wegerif20

krytyczno-
-emancypacyjny
(akcentuje rolę 
edukacji w trans-
formacji społecz-
nej)

edukacja powin-
na demaskować 
mechanizmy 
zniewolenia 
i uczyć krytycz-
nego myślenia; 
człowiek jako 
istota społecz-
na, zdolna do 
krytyki i zmiany 
struktur społecz-
nych

uwolnienie od 
struktur opre-
syjnych, roz-
wój świadomo-
ści krytycznej, 
działanie na 
rzecz zmiany

animator, 
facylitator, 
inspirator 
krytycznej 
refleksji

P. Freire21
H. Giroux22
P. McLaren23

17	 K. Ablewicz, Teoretyczne podstawy…
18	 M. Buber, Kształcenie charakteru, Kraków 1968; tenże, Wychowanie, Kraków 

1968.
19	 J. Habermas, Teoria działania komunikacyjnego. Racjonalność działania 

a racjonalność społeczna (BWF), t. 1, tł. M.J. Siemek, Warszawa 1999.
20	 R. Wegerif, Researching online dialogues: Introducing the ‘Chiasm’ 

methodology, w: Research Methods for Educational Dialogue, red. R. Kershner 
i in., London 2020, rozdz. 8.

21	 P. Freire, La pedagogia degli oppressi, Milano 1971.
22	 H. Giroux, Education and the Crisis of Public Values: Challenging the Assault 

on Teachers, Students, & Public Education, New York 2011.
23	 P. McLaren – N. Jaramillo, Pedagogy and Praxis in the Age of Empire, 

Rotterdam 2007.



82

z b i g n i e w f o r m e l l a

Paradygmat Założenia/
wizja człowieka

Cel 
wychowania

Wycho-
wawca

Autorzy

konstruktywi-
styczny
(widzi ucznia 
jako aktywnego 
twórcę wiedzy)

wiedza jest 
konstruowana 
w interakcji 
z otoczeniem 
i innymi ludźmi 
a wychowanek 
jest jej aktyw-
nym konstruk-
torem

rozwijanie 
umiejętności 
uczenia się, 
samodzielnego 
konstruowania 
znaczeń

organizator 
sytuacji edu-
kacyjnych, 
przewodnik 
po doświad-
czeniach

J. Piaget24
L.S. Wygotski25
J. Bruner26

tradycyjno-
-transmisyjny
(zachowuje 
hierarchię i do-
minację wycho-
wawcy)

człowiek jako 
odbiorca treści 
i wzorców; wy-
chowanie polega 
na przekazy-
waniu wiedzy, 
norm i wartości

przekaz tra-
dycji, wiedzy 
i dyscypliny

autorytet, 
źródło wie-
dzy, kon-
troller

J.F. Herbart27
J.A. Komeński28

Tabela 1: 5 najważniejszych paradygmatów wychowania.

Dialog a Wychowanie

Celem niniejszych rozważań nie jest przedstawienie kolejnego opra-
cowania na temat roli dialogu w wychowaniu. Kwestia ta została bo-
wiem szeroko omówiona w literaturze pedagogicznej, a dostępne 

24	 J. Piaget, Psicologia e pedagogia, Torino 1970.
25	 L.S. Wygotski, Wybrane prace psychologiczne, Warszawa 1971.
26	 J. Bruner, The Culture of Education, USA 1996.
27	 J.F. Herbart, Pedagogika ogólna wywiedziona w  celu wychowania, 	

Warszawa 1912.
28	 J.A. Komeński, Pampaedia, Wrocław i in. 1973; J. Moleda – S. Sobczak, 

Pedagogika Jana Amosa Komeńskiego w  kontekście wychowania 
resocjalizującego, „Siedleckie Zeszyty Komeniologiczne” 9 (2022) 65-83, 
doi: 10.34739/szk.202.09.05.



83

opracowania w sposób wyczerpujący ukazują znaczenie dialogu w pro-
cesach edukacyjnych. Współcześnie na gruncie pedagogiki panuje 
zasadnicza zgodność co do tego, że wychowanie do dialogu należy 
rozumieć jako proces kształtowania umiejętności prowadzenia kon-
struktywnych rozmów, opartych na wzajemnym szacunku, słuchaniu 
i dążeniu do zrozumienia drugiej osoby. Obejmuje ono rozwijanie 
kompetencji komunikacyjnych, empatii oraz zdolności rozwiązywa-
nia konfliktów w sposób pokojowy. Proces ten wymaga z jednej stro-
ny spotkania osób, poświęcenia czasu i kształtowania w sobie cnoty 
cierpliwości, z drugiej zaś – stawia wobec wychowawcy i osoby doro-
słej zadanie bycia dojrzałym w człowieczeństwie oraz odpowiedzial-
nym w podejmowanych działaniach29. 

Na potrzeby niniejszej analizy proponuję zastosowanie triady wy-
chowawczej, która ukazuje możliwość zachodzenia interesujących 
dynamik wewnętrznych zarówno w samej osobowości wychowanka, 
jak i w jego relacji ze środowiskiem społecznym.
Schemat 2: Triada wychowawcza: otwartość (deterministyczna perspektywa) – 
poszukiwanie (metoda dialogu) – ryzyko (bezosobowość jak możliwy rezultat)

Triada ta stanowi próbę ukazania dialogu jako swoistego paradyg-
matu metody wychowawczej. Jej celem jest wskazanie, iż dialog nie 
może być rozumiany wyłącznie jako narzędzie komunikacji, lecz po-
winien być traktowany jako proces dynamiczny, w którym otwartość 
na drugiego człowieka prowadzi do poszukiwania sensów, wartości 
i znaczeń, a jednocześnie wiąże się z ryzykiem – możliwością niepo-
rozumień, odrzucenia bądź utraty pewnych przekonań.

Wychowanie do dialogu w tym ujęciu oznacza zatem nie tylko na-
bywanie umiejętności praktycznych, ale również formację postaw 

– otwartości, gotowości do poszukiwania i odwagi podjęcia ryzyka 
związanego z autentycznym spotkaniem z innym człowiekiem.

29	 Por. Z. Formella, Psicologia dell’educazione. Tra potenzialità personali  
e opportunità ambientali, Roma 2020.

pa r a dyg mat w yc h o wa n i a d o d i a lo g u…



84

z b i g n i e w f o r m e l l a

1. Determinizm w wychowaniu 

Stanowisko deterministyczne zakłada, że zachowanie i rozwój człowie-
ka są w znacznym stopniu zdeterminowane przez czynniki zewnętrzne, 
takie jak geny, środowisko czy wcześniejsze doświadczenia – zarów-
no świadome, jak i nieświadome30. W tym kontekście wychowanie 
jawi się jako proces w dużej mierze podporządkowany tym wpływom, 
a znaczenie jednostki i jej wpływ na własny rozwój pozostają ogra-
niczone. Przykładem może być interpretacja wychowania religijne-
go skoncentrowanego wyłącznie na czynnikach nadnaturalnych, co 
wyraża się w twierdzeniach typu: „Bóg ci pomoże, wystarczy poddać 
się całkowicie Jego woli” (bez podejmowania refleksji nad tym, jak tę 
wolę rozpoznać) czy „zaufaj i idź za swoim wewnętrznym głosem” (co 
staje się problematyczne, jeśli ów głos został błędnie ukształtowany). 
Czym innym jest bowiem świadoma i czynna współpraca, połączona 
z wysiłkiem poszukiwania rozwiązań (w tym rozeznawania woli Bo-
żej), a czym innym – automatyczne i bezrefleksyjne podporządkowa-
nie się czyjemuś nauczaniu, nawet jeśli jest ono formułowane w imię 
autorytetu transcendentnego. Religijność w pełnym wymiarze po-
winna przechodzić od zewnętrznej ku wewnętrznej, aby można było 
mówić o dojrzałości religijnej, osiągniętej w procesie wychowania 
i samowychowania31.

Tak rozumiany determinizm w wychowaniu może prowadzić do 
braku integralnej dojrzałości człowieka, przejawiającej się w jego za-
chowaniach na różnych płaszczyznach życia. Antytezą tego podejścia 
jest rozumienie wychowania zaproponowane przez Deklarację o wy-
chowaniu chrześcijańskim Soboru Watykańskiego II (Gravissimum 
Educationis), zgodnie z którą „wychowanie jest dążeniem do kształto-
wania osoby ludzkiej, mając na uwadze jej cel ostateczny i jednocześnie 

30	 Por. F.W. Furlong, Determinism and free will: review of the literature, „American 
Journal of Psychiatry” 138 (1981) 435-439, https://doi.org/10.1176/ajp.138.4.435 
(dostęp: 20.09.2025); A. Bandura, Social Learning Theory, United Kingdom 
1977; J. Kwan, Ecological Sustainability: What We the People Owe Ourselves 
as a Duty of Self-Determination, „Moral Philosophy and Politics” (2025), 
https://doi.org/10.1515/mopp-2024-0050 (dostęp: 20.09.2025).

31	 Por. Z. Formella, Psicologia dell’educazione…



85

dobro społeczeństw, których członkiem jest człowiek i w których obo-
wiązkach będzie on uczestniczył, gdy dorośnie”32.

Należy jednak podkreślić, że prawdziwe wychowanie zawsze wiąże 
się z ryzykiem. Jego akceptowalność i zasadność zależą w dużej mie-
rze od osobowości wychowawcy – im wyższy poziom jego dojrzało-
ści, tym większa gotowość do towarzyszenia młodemu człowiekowi 
w ryzyku wychowawczym. Z perspektywy deterministycznej ryzyko 
to ulega jednak zniekształceniu: wzrasta jego poziom, a zarazem ma-
leje możliwość pozytywnego oddziaływania wychowawczego33.

2. Dialog w wychowaniu

Dialog w wychowaniu nie jest jedynie formą komunikacji, lecz także 
procesem, do którego człowiek stopniowo dorasta. Możemy zatem 
mówić o wychowaniu do dialogu, rozumianym jako przestrzeń rze-
czywistości społecznej współczesnego świata. Wychowanie w tym uję-
ciu umożliwia poznawanie, rozumienie i współtworzenie otaczającej 
rzeczywistości na miarę człowieka żyjącego w dynamicznie zmienia-
jących się warunkach. Dzięki niemu jednostka – w wyniku wycho-
wania, socjalizacji, edukacji i wynikających z nich form oddziaływań 

– staje się zdolna do nieustannej refleksji nad pytaniami o charakterze: 
	» esencjalnym – kim jestem jako człowiek? po co istnieję? co 
wynika z tego dla mnie i mojego otoczenia? 

	» aksjologicznym – co oferuje mi zastany świat? co mogę dać 
światu, który mnie otacza i który współtworzę? jakie wartości 
konstytuują fundament mojego bytu osobowego?

	» teleologicznym – ku czemu zmierzam świadomie? czy mój cel 
jest właściwy i czemu służy? czy podejmuję działania przy-
czyniające się do integralnej formacji własnej osoby? 

32	 Sobór Watykański II, Deklaracja o wychowaniu chrześcijańskim „Gravissimum 
educationis”, Rzym 28.X.1965, n. 1.

33	 Z. Formella – E. Iacomini – M. Szpringer, La relazione con l’educatore 
maturo come fattore di protezione nel disagio adolescenziale, „Orientamenti 
Pedagogici” 59 (2012) 57-73.

pa r a dyg mat w yc h o wa n i a d o d i a lo g u…



86

z b i g n i e w f o r m e l l a

	» prakseologicznym – jakich metod i środków mogę lub powi-
nienem używać, aby sprawnie i skutecznie dążyć do wyzna-
czonego celu?

	» temporalnym – czy potrafię rozpoznać moment, w którym 
staję się coraz bardziej dojrzałym podmiotem procesu wy-
chowania, socjalizacji i edukacji? czy potrafię dostrzec prze-
łomy, przesilenia i kryzysy, które są konsekwencją przemian 
we mnie i w moim otoczeniu?34.

Pytania te powinny towarzyszyć wszystkim podmiotom uczestni-
czącym w procesie wychowania, przy czym ich charakter zależy od 
pełnionej roli. W procesie wychowania do dialogu szczególnie istot-
ne są następujące elementy:

	» słuchanie aktywne – uważne skupienie się na rozmówcy, próba 
zrozumienia jego perspektywy i zadawanie pytań otwartych,

	» szacunek i empatia – akceptacja odmiennych poglądów i uczuć, 
wczuwanie się w sytuację drugiej osoby,

	» używanie języka zrozumiałego dla odbiorcy – dostosowanie ko-
munikacji do poziomu i potrzeb rozmówcy,

	» unikanie osądzania i krytykowania – koncentracja na faktach, 
a nie etykietowaniu i ocenianiu,

	» umiejętność zadawania pytań – stosowanie pytań w celu pogłę-
biania zrozumienia i eksploracji perspektyw,

	» poszukiwanie możliwych rozwiązań kompromisowych – dążenie 
do znalezienia rozwiązań akceptowalnych dla wszystkich stron 
konfliktu35.

Metoda dialogiczna w wychowaniu odgrywa kluczową rolę w kształ-
towaniu kompetencji społecznych, takich jak:

- budowanie relacji – zdolność nawiązywania i utrzymywania więzi 
opartych na wzajemnym zaufaniu i szacunku (akceptacja osoby, a nie-
koniecznie jej poglądów),

- rozwiązywanie konfliktów – umiejętność konstruktywnego radze-
nia sobie z nieporozumieniami, które są nieuniknione w relacjach 
międzyludzkich,

34	 Por. A.M. de Tchórzewski, Wychowanie – jego właściwości, w: Encyklopedia 
Pedagogiczna XXI wieku, t. VII, red. T. Pilch, Warszawa 2008, 318-324.

35	 Por. Z. Formella, L’educatore maturo nella comunicazione relazionale, 	
Roma 2009.



87

- rozwój osobisty – lepsze rozumienie siebie i innych, rozwijanie em-
patii oraz krytycznego myślenia36,

- budowanie społeczeństwa obywatelskiego – aktywne uczestnictwo 
w życiu społecznym, oparte na poszanowaniu różnorodności poglą-
dów i przeciwdziałaniu obojętności oraz konformizmowi.

Warto podkreślić, że w pracy z młodymi ludźmi, którzy dopiero 
wzrastają i kształtują swoją dojrzałą osobowość, powyższe elementy 
powinny być realizowane przez dorosłych – wychowawców, nauczy-
cieli, rodziców – z zachowaniem postawy otwartości, cierpliwości, 
wyrozumiałości, empatii oraz konsekwentnego pozytywnego nasta-
wienia do młodego człowieka, niezależnie od jego aktualnych poglą-
dów i sposobu ich wyrażania.

3. Bezosobowość w wychowaniu

Efektem wychowania deterministycznego oraz braku autentycznego 
dialogu może stać się bezosobowość wychowanka. Jest to stan cha-
rakteryzujący się brakiem indywidualności, autonomii, asertywności 
i poczucia odrębności. Osoba o takich cechach doświadcza trudno-
ści w wyrażaniu własnych myśli, uczuć i potrzeb, a w konsekwencji 
łatwo popada w zależność od innych przy podejmowaniu decyzji37. 
Bezosobowość może prowadzić do utrwalenia określonych zacho-
wań, a w dłuższej perspektywie także postaw podporządkowanych 
zewnętrznym oczekiwaniom (często w procesie nieuświadomionej 
akomodacji). U osób młodszych – np. dzieci lub osób o słabszej struk-
turze osobowości – taka postawa może początkowo zaspokajać po-
trzebę bezpieczeństwa czy przynależności, jednak w dalszym rozwoju 
prowadzi nieuchronnie do ograniczenia autonomii, indywidualności, 
świadomości wyboru, a w konsekwencji także odpowiedzialności38.

36	 Por. tenże, Wychowanie do myślenia jako przejaw odpowiedzialności społecznej: 
niektóre aplikacje psycho-wychowawcze, w: Wychowanie. Zagubiona wartość 
współczesnej cywilizacji, red. P. Walewski, Pelplin 2024, 91-108.

37	 Por. A. Bandura, Autoefficacia. Teoria e applicazioni, Trento 2000.
38	 Por. Z. Formella, Psicologia dell’educazione…

pa r a dyg mat w yc h o wa n i a d o d i a lo g u…



88

z b i g n i e w f o r m e l l a

Do najważniejszych przyczyn powstawania lub pogłębiania się bez-
osobowości należą: wychowanie deterministyczne, presja społeczna, 
brak samoświadomości, nadmierna konformizacja. Oznaki bezoso-
bowości bywają subtelne, jednak warto zwrócić uwagę na charakte-
rystyczne zachowania:

- brak własnych poglądów i opinii,
- skłonność do nadmiernej konformizacji, 
- trudności w podejmowaniu samodzielnych decyzji,
- naśladowanie innych bez włączania krytycznego myślenia39.
Rozpoznanie tych cech nie jest łatwe – wymaga czasu i budowania 

relacji oraz odpowiednich kompetencji wychowawczych. Pomocne 
mogą być pytania refleksyjne, stawiane zarówno wobec siebie (wy-
chowawcy), jak i wychowanka:

	» czy mam trudności w wyrażaniu własnych opinii?
	» czy często naśladuję zachowania innych bez zastanowienia?
	» czy często zgadzam się z innymi tylko po to, aby uniknąć kon-

fliktu?
Dojrzałe towarzyszenie młodemu człowiekowi w procesie wycho-

wania do dialogu wymaga zwracania uwagi na elementy wspierające 
rozwój jego podmiotowości: 

	» świadomość własnych wartości i  celów – konfrontacja 
z wartościami otoczenia,

	» krytyczne myślenie – pozwala ocenić wpływ środowiska na 
własne decyzje i zachowania

	» autonomia – kształtowanie samodzielności i indywidualności,
	» otwartość na nowe doświadczenia – odkrywanie zasobów i po-

tencjału własnej osobowości,
	» refleksja i samoocena – systematyczne analizowanie własnych 

decyzji i zachowań w celu rozwijania dojrzałej indywidualności.

Zakończenie

Ryzyko determinizmu w wychowaniu jest zjawiskiem nieuniknio-
nym. Jednocześnie można mu przeciwdziałać. Na oba te pytania – czy 

39	 Tamże.



89

determinizm jest nieunikniony? oraz czy można mu zapobiec? – odpo-
wiedź brzmi: tak.

Paradygmat deterministyczny, obecny w wielu koncepcjach peda-
gogicznych i praktykach wychowawczych, może być jednak równo-
ważony i kontrastowany poprzez paradygmat interakcjonistyczny. Ten 
drugi akcentuje współzależność i wzajemne oddziaływanie jednostki 
i środowiska, a tym samym otwiera przestrzeń dla dialogu, autonomii 
oraz aktywnej współodpowiedzialności wychowanka za własny rozwój.

Poniżej przedstawiono schematyczne zestawienie obu podejść:

Aspekt Paradygmat determini-
styczny

Paradygmat interakcjonistyczny

Założenie 
ogólne

Rozwój jednostki jest 
w dużej mierze z góry 
określony przez czynniki 
biologiczne, społeczne lub 
kulturowe.

Rozwój to wynik dynamicznej in-
terakcji między czynnikami biolo-
gicznymi, środowiskowymi i własną 
aktywnością jednostki.

Rola  
środowiska

Środowisko ma 
decydujące znaczenie – 

„programuje” człowieka.

Środowisko jest ważne, ale działa 
w dialogu z predyspozycjami 
i wyborami jednostki.

Rola jednostki Ograniczona – jednost-
ka jest biernym odbiorcą 
wpływów.

Aktywna – jednostka współtworzy 
swoją ścieżkę rozwoju.

Cel  
wychowania

Ukształtowanie „modelo-
wego” człowieka zgodnego 
z oczekiwaniami społe-
czeństwa/ideologii.

Wspieranie autonomii, kreatywności 
i zdolności do krytycznego myślenia.

Metody  
wychowawcze

Dyscyplina, standaryzacja, 
często indoktrynacja; kon-
trola nad procesem.

Współpraca, dialog, metoda projek-
tów, personalizacja nauczania, wycho-
wania

Konsekwencje Ryzyko zniewolenia jed-
nostki, brak przestrzeni 
dla indywidualności.

Większa elastyczność, rozwój kompe-
tencji społecznych i podmiotowości.

Tabela 2: Paradygmat deterministyczny i interakcjonistyczny na płaszczyźnie 
wychowania.

pa r a dyg mat w yc h o wa n i a d o d i a lo g u…



z b i g n i e w f o r m e l l a

Analiza trzech kluczowych pojęć – paradygmatu, wychowania i dia-
logu – pokazuje, że każde z nich posiada wielowymiarowy charakter, 
a ich wzajemne przenikanie tworzy dynamiczną przestrzeń reflek-
sji i praktyki pedagogicznej. Paradygmat wyznacza ramy myślenia 
i działania, ukazując napięcie między ujęciem naukowym a ideolo-
gicznym. Wychowanie pozostaje procesem otwartym, podlegającym 
ciągłemu dookreślaniu w zależności od kontekstu społecznego, kul-
turowego i aksjologicznego. Dialog natomiast jawi się zarówno jako 
cel, jak i metoda wychowania – otwierając możliwość spotkania osób 
i tworzenia relacji opartych na szacunku, empatii i wspólnym poszu-
kiwaniu prawdy.

Przedstawiona triada: ryzyko determinizmu – dialog – bezoso-
bowość ukazuje realne napięcia i wyzwania towarzyszące procesom 
wychowawczym. Determinizm, choć w pewnym sensie nieuniknio-
ny, niesie ze sobą ryzyko ograniczenia wolności i odpowiedzialności 
wychowanka. Dialog stanowi próbę przezwyciężenia tego zagrożenia, 
otwierając przestrzeń dla współodpowiedzialności i rozwoju. Brak 
dialogu zaś prowadzi do zjawiska bezosobowości – utraty indywidu-
alności i zdolności do samodzielnego myślenia. 

Współczesne wychowanie, osadzone w kontekście dynamicznych 
przemian społecznych i kulturowych, wymaga więc przyjęcia per-
spektywy, która łączy refleksję teoretyczną z praktyką codziennego 
działania. Ostatecznym zadaniem pedagogiki nie jest tworzenie za-
mkniętych definicji i schematów, lecz poszukiwanie takich dróg, które 
pozwolą młodemu człowiekowi stawać się w pełni osobą – zdolną do 
autonomii, dialogu i współtworzenia wspólnoty.



91

Sylwia Jaskuła
Uniwersytet Jagielloński
ORCID 0000-0003-2033-5097

Dialog w kryzysie. 
Od potrzeby komunikacji  

do warunku współistnienia

Współczesne kryzysy społeczne, ekologiczne, polityczne i egzysten-
cjalne przestały być zjawiskami incydentalnymi. Stają się trwałym 
komponentem globalnej rzeczywistości, wpływającym zarówno na 
egzystencję jednostek, jak i funkcjonowanie struktur społecznych. Ich 
charakter nie sprowadza się już do chwilowych załamań, lecz obej-
muje głębokie, systemowe napięcia – rozciągające się na niemal każdy 
obszar życia zbiorowego. W obliczu tej narastającej złożoności, tra-
dycyjne formy reakcji instytucjonalnej i technologicznej okazują się 
niewystarczające. Tym samym konieczne staje się przeformułowanie 
podejścia do komunikacji społecznej, która nie będąc jedynie instru-
mentalnym przekazem informacji, musi wykroczyć poza interakcję 
opartą na wymianie danych czy opinii i stać się przestrzenią współ-
tworzenia znaczeń, wyzwalania powiązanych z nimi wartości, które 
prowadzą do relacji opartej na wzajemnej odpowiedzialności. W ob-
liczu współczesnych kryzysów – od politycznego rozchwiania, przez 
ekologiczną destabilizację, po coraz wyraźniejsze pęknięcia społecz-
ne – komunikacja nie może ograniczać się do przenoszenia sygnałów. 
Musi angażować, skłaniać do wzajemności, tworzyć więź, prowoko-
wać refleksję i otwierać na inność, a nade wszystko na podmiotowość 
swoich uczestników.



92

s ylw i a j a s k u ł a

Oznacza to przesunięcie akcentu z efektywności jednokierunkowe-
go przekazu na jego walory interakcyjne, następnie na tworzone przez 
nie wartości, ich głębię i etyczność. Komunikacja społeczna powinna 
więc służyć nie tylko informowaniu, ale także uzdrawianiu relacji spo-
łecznych, odbudowie zaufania oraz konstruowaniu wspólnoty w wa-
runkach różnorodności i niepewności. Jej zadaniem staje się tworzenie 
przestrzeni dialogicznych, w których możliwe jest współodczuwanie, 
współmyślenie i współdziałanie – a więc takie formy interakcji, któ-
re przekraczają logikę transakcyjną na rzecz logiki współobecności.

W tym sensie komunikacja staje się aktem kulturowym i politycz-
nym, wpisanym w dążenie do podtrzymania sensu wspólnotowego 
w erze fragmentaryzacji. Nie wystarczy już mówić – trzeba spotkać 
drugiego człowieka w słowie, obrazie, gestach i ciszy, w sferze jego 
tożsamości. Jej naruszenie oznacza przedmiotowy charakter relacji 
i zagubienie rdzennego sensu communicare. Tak rozumiana komu-
nikacja to nie tylko medium – to forma bycia razem w świecie, który 
coraz bardziej wymaga obecności, nie tylko przekazu, oddziaływania, 
czasami manipulacji.

Dialog – rozumiany nie jako technika wymiany zdań, lecz jako głę-
boka relacja egzystencjalna – jawi się w tym kontekście jako mecha-
nizm podtrzymywania więzi społecznej respektującej wspomnianą już 
tożsamość, a więc i podmiotowość jego uczestników, zarówno tych 
indywidualnych, jak i zespołowych. Nie jest już opcjonalnym wybo-
rem, lecz warunkiem funkcjonowania osób i wspólnot w warunkach 
pluralizmu, niepewności i ryzyka. Umożliwia nie tylko przekraczanie 
różnic światopoglądowych, kulturowych i pokoleniowych, lecz także 
odbudowę zaufania, które uległo erozji w wyniku procesów alienacyj-
nych i fragmentaryzacji debaty publicznej oraz współczesnego stylu 
życia. Jak zauważa Emmanuel Lévinas, twarz Innego wzywa i zobo-
wiązuje1, wskazując tym samym, że dialog jest etycznym imperaty-
wem – aktem odpowiedzialności, który wyprzedza racjonalny dyskurs.

Dialog w sytuacji kryzysowej pełni funkcję nie tylko komunikacyj-
ną, lecz także transformacyjną. Pozwala nie tylko rozpoznać konflikt, 

1	  E. Lévinas, Całość i nieskończoność. Esej o zewnętrzności, 	
Warszawa 2002, 171.



93

ale nadać mu sens w relacji międzyludzkiej, międzygrupowej, a nawet 
międzyinstytucjonalnej. W tym sensie stanowi o ważnym elemencie 
struktury i sytuacji bycia w obszarze potencjału rzeczywistości indy-
widualnej i społecznej, a nie jedynie narzędzie działania. Działanie to 
wyrasta ponadto nie tylko z potrzeb instrumentalnych, ale w równym 
stopniu z charakteru wartości autotelicznych stanowiących źródło 
i motyw owych działań. Ten aksjologiczny wymiar działań komu-
nikacyjnych realizujących się w dialogu ulega często zapomnieniu 
we współczesnych teoriach społecznych, o czym pisze Piotr Sztomp-
ka, wskazując, że społeczeństwo w stanie kryzysu traci zdolność do 
reprodukcji własnych norm i wartości2. Odpowiedzią na ten kryzys 
kulturowy nie może być milczenie ani monolog – lecz otwarty, re-
fleksyjny dialog, który tworzy przestrzeń wspólnego znaczenia, ale 
także przestrzeń wartości, bez których same znaczenia mogłyby po-
paść w zwykły utylitaryzm. Aksjologia komunikacji i dialogu staje się 
w ten sposób jednym z największych wyzwań współczesnej wyobraźni 
humanistycznej i powiązanych z nią teorii społecznych ulegających 
modnym rodzajom posthumanistycznych redukcji.

Z perspektywy ekologicznej, społecznej i egzystencjalnej – dialog 
staje się narzędziem reorientacji relacji człowieka ze światem. Bru-
no Latour wskazuje, że kryzys ekologiczny to kryzys relacji, nie tylko 
technologii3, a więc przywrócenie harmonii wymaga nie tylko zmian 
systemowych, lecz także redefinicji języka, wyobraźni i komunikacji. 
W tym ujęciu dialog nie tyle rozwiązuje problemy, co umożliwia ich 
wspólne rozumienie – a to stanowi warunek każdej zmiany o cha-
rakterze kulturowym. Perspektywa ekologiczna może uniknąć w ten 
sposób redukcji ontologicznej, która nie rozpoznaje istotnych różnic 
w charakterystyce bytu oraz właściwości podmiotowych konkretnych 
elementów, postaci oraz osób w systemie relacji człowieka z człowie-
kiem, światem i jego dziedzictwem kulturowym jako ważnym zaso-
bie środowiska. W tym sensie dialog człowieka z człowiekiem posiada 
zupełnie inną naturę relacyjną niż jego stosunek do świata przyrody 

2	  P. Sztompka, Socjologia. Analiza społeczeństwa, Kraków 2002, 210.
3	  B. Latour, Polityka natury, Warszawa 2009, 69-71.

d i a lo g w k ry z ys i e.  o d p ot r z e by ko m u n i k ac j i…



94

s ylw i a j a s k u ł a

ożywionej i nieożywionej, a formuła, iż wszystko powiązane jest ze 
wszystkim nie zwalnia nas z odpowiedzialności bliższej analizy od-
miennych sposobów tego powiązania. Warto zauważyć, że elementem 
ludzkiego środowiska są byty różniące się swoją dyspozycją do dialogu, 
a brak wiedzy na ten temat wyznacza nie tylko granice ludzkiej odpo-
wiedzialności, ale warunki przetrwania. Brak i lekceważenie wiedzy 
na ten temat jest często przyczyną poważnych kryzysów, których na-
turę współczesny człowiek chce nader często zamazać, rozmyć z wie-
lu wypadkach zafałszować. 

Dialog, osadzony w kontekście współczesnych kryzysów, przekra-
cza granice rozmowy, ale także komunikacji. Jako akt etyczny, on-
tologiczny i polityczny, staje się jedyną trwałą formą współistnienia 
w czasach, które charakteryzują się nieustannym przesileniem. Nie 
jest więc już aktem retorycznym, lecz propozycją formy bycia – pró-
bą zachowania człowieczeństwa w świecie, który coraz częściej pod-
waża jego fundamenty.

Dialog a komunikacja

Dialog, jako pojęcie wielowymiarowe, posiada bogatą tradycję filozo-
ficzną, socjologiczną i komunikacyjną. Jego rozumienie ewoluowało 
od formy retorycznej wymiany zdań do głębokiej relacji egzystencjal-
nej, etycznej i epistemicznej. Współczesna refleksja nad dialogiem 
wskazuje, że nie jest on jedynie techniką komunikacyjną, lecz struk-
turą relacyjną konstytuującą podmiotowość, wspólnotę i przestrzeń 
znaczeń i wartości.

Semantycznie, dialog oznacza rozmowę prowadzoną między co 
najmniej dwoma podmiotami, której celem jest wzajemne zrozumie-
nie. W ujęciu komunikacyjnym, dialog to proces wymiany informacji, 
poglądów i emocji, oparty na intencjonalnej wzajemności, empatii 
i otwartości. W nurcie filozofii dramatu, Józef Tischner ujmuje dialog 
jako wydarzenie etyczne i agatologiczne. „Dialog oznacza, że ludzie 
wyszli z kryjówek, zbliżyli się do siebie, rozpoczęli wymianę zdań. Po-
czątek dialogu – wyjście z kryjówki – jest już dużym wydarzeniem”4. 

4	  J. Tischner, Etyka solidarności oraz Homo sovieticus, Kraków 2005, 21.



95

Dialog w tym ujęciu jest gestem odwagi, przekroczeniem lęku przed 
innością i próbą budowania wspólnego świata. Tak rozumiany dialog 
jest aktem wzajemnego uznania i budowania wspólnoty znaczeń po-
wiązanych z projektem tworzących ich sens wartości.

W filozofii dialogu, zapoczątkowanej przez Ferdinanda Ebnera, 
Franza Rosenzweiga i Martina Bubera, dialog staje się zasadą wszel-
kiego poznania i bycia. Buber twierdził, że „człowiek staje się sobą tyl-
ko w relacji Ja–Ty”5, a więc nie w izolacji, lecz w spotkaniu z drugim 
człowiekiem. Relacja dialogiczna nie jest tu jedynie wymianą zdań, 
lecz wydarzeniem ontologicznym, w którym „Ty” nie może być spro-
wadzone do „To” – przedmiotu poznania. Wszystko, co leży pomiędzy 
motywem owego poznania i odkrycia, a tym co przekracza owo „To”, 
wyznacza sferę wartości. Emmanuel Lévinas rozwija tę myśl, wska-
zując, że dialog jest aktem odpowiedzialności, nie redukowalnym do 
komunikacji instrumentalnej6. 

W koncepcji Michaiła Bachtina dialog nie jest jedynie formą wy-
miany zdań między postaciami literackimi, lecz zasadą organizującą 
wypowiedź, poznanie i relację międzyludzką. Bachtin ujmuje dialog 
jako strukturę otwartej wymiany perspektyw, w której „nie ma ani 
pierwszego, ani ostatniego słowa i nie ma granic w kontekście dia-
logowym…”, ponieważ każda wypowiedź prowokuje odpowiedź, re-
interpretację i kolejne głosy7. Tak rozumiana dialogiczność zakłada 
trwałą obecność wielogłosowości – z polifonii – w której żaden głos 
nie dominuje, a każda perspektywa zachowuje autonomię. W prze-
ciwieństwie do wypowiedzi monologicznej, dialog według Bachtina 
nie kończy się w akcie komunikacyjnym, lecz trwa w przestrzeni kul-
turowej, społecznej i historycznej jako nieustanny proces wymiany 
znaczeń. W tym sensie dialog jest nie tylko kategorią estetyczną, lecz 
także epistemologiczną i nade wszystko etyczną – sposób rozumienia 
rzeczywistości zakłada jej otwartość i relacyjność, ale relacyjność ta 
nie jest czymś chaotycznym, przypadkowym i pozbawionym intencji. 

5	  M. Buber, Ja i Ty. Wybór pism filozoficznych, tł. J. Doktór, Warszawa 1992, 42.
6	  E. Lévinas, Całość i nieskończoność…, 215.
7	  M. Bachtin, Estetyka twórczości słownej, tł. D. Ulicka, Warszawa 1986, 373.

d i a lo g w k ry z ys i e.  o d p ot r z e by ko m u n i k ac j i…



96

s ylw i a j a s k u ł a

W socjologii i teorii komunikacji Jürgen Habermas proponuje mo-
del działania komunikacyjnego, w którym dialog odgrywa kluczową 
rolę jako fundament społecznej integracji. Dla Habermasa komunika-
cja nie sprowadza się do prostej wymiany informacji – stanowi raczej 
proces osiągania porozumienia, w którym uczestnicy działania komu-
nikacyjnego starają się uzgodnić znaczenia, intencje i normy regulu-
jące ich interakcje. Porozumienie i koordynowanie działania staje się 
medium, „za którego pośrednictwem realizuje się reprodukcja kul-
turowa, integracja społeczna i socjalizacja”8, co wskazuje na głębokie 
sprzężenie między językiem, strukturą społeczną oraz charakterem 
kompetencji kulturowych uczestników działań. Nie ma bowiem gwa-
rancji, że działania interakcyjne staną się działaniami komunikacyjny-
mi o ile nie będą zorientowane ku wyraźnie określonym wartościom 
jakie określają naturę integracji społecznej. Po raz kolejny dochodzi-
my do fundamentalnej roli wymiaru aksjologicznego komunikacji, 
który prowadzi właśnie do dialogu i jego kulturowych potencjałów.

Tego rodzaju dialog wymaga od uczestników zdolności do przy-
jęcia perspektywy drugiego, argumentacji uzasadniającej roszczenia 
do prawomocności wypowiedzi oraz gotowości do osiągnięcia kon-
sensusu bez przymusu – wyłącznie poprzez siłę lepszego argumentu. 
Tym samym dialog staje się mechanizmem legitymizacji norm spo-
łecznych, umożliwiając ich uzgodnienie na drodze racjonalnej debaty. 
W tym sensie dialog nie tylko odzwierciedla społeczną rzeczywistość, 
lecz aktywnie ją współtworzy. Koncept działania komunikacyjne-
go Habermasa zakłada, że społeczeństwo opiera się na racjonalnym 
dyskursie, w którym jednostki nie są izolowanymi aktorami, lecz 
współtwórcami wspólnej przestrzeni komunikowania, a to oznacza 
przestrzeni znaczeń i wartości. Sama kategoria działań odróżnia ją 
jednocześnie i radykalnie od kategorii zachowań, które nie muszą być 
intencjonalne, zorientowane na realizację konkretnych celów z wy-
raźnie prospekcyjnym horyzontem rzeczywistości. Taka perspektywa 
pozwala myśleć o dialogu jako o medium budowania konsensualne-
go ładu społecznego – bardziej otwartego, inkluzywnego i podatne-
go na krytyczną refleksję.

8	  J. Habermas, Teoria działania komunikacyjnego, t. 2: Przyczynek do krytyki 
rozumu funkcjonalnego, tł. A.M. Kaniowski, Warszawa 2002, 154-155.



97

Współczesne ujęcia dialogu coraz częściej przekraczają tradycyjne 
ramy komunikacji interpersonalnej, ujmując go jako umiejętność czy 
kompetencję kulturową do przeciwdziałania nierównościom poznaw-
czym i społecznym. Jednym z kluczowych podejść w tym zakresie jest 
koncepcja epistemicznej sprawiedliwości Mirandy Fricker, która wska-
zuje, że dialog może pełnić funkcję etyczną i polityczną, umożliwiając 
uznanie głosu Innego jako pełnoprawnego źródła wiedzy. Fricker wią-
że (nie)sprawiedliwość epistemiczną z szerszym wzorcem sprawiedli-
wości społecznej9, podkreślając, że nierówności poznawcze – takie jak 
uprzedzenia w ocenie wiarygodności wypowiedzi czy brak dostępu do 
narzędzi interpretacyjnych – są formami systemowej dyskryminacji.

W tym kontekście dialog staje się przestrzenią, w której możliwe 
jest przezwyciężenie tzw. niesprawiedliwości świadectwa (testimonial 
injustice) oraz niesprawiedliwości hermeneutycznej (hermeneutical 
injustice). Pierwsza z nich polega na obniżeniu wiarygodności wypo-
wiedzi jednostki ze względu na uprzedzenia wobec jej tożsamości (np. 
płci, rasy, statusu społecznego), druga zaś – na braku odpowiednich 
narzędzi interpretacyjnych, które pozwalałyby jednostce zrozumieć 
i wyrazić własne doświadczenie w sposób społecznie komunikowal-
ny. Dialog, rozumiany jako proces wzajemnego uznania i współtwo-
rzenia wspólnotowych form egzystencji, nawet ograniczonej do ładu 
wzajemnych relacji, staje się w tym ujęciu nie tylko formą komunika-
cji, lecz także praktyką etyczną, która umożliwia redystrybucję epi-
stemicznego uznania.

Podobne wątki rozwijają inne współczesne koncepcje, m.in. teo-
ria sprawiedliwości poznawczej Boaventury de Sousy Santosa, który 
wskazuje na konieczność uznania wielości form wiedzy – w tym wie-
dzy lokalnej, ludowej czy rdzennych społeczności – jako równopraw-
nych wobec wiedzy akademickiej. Santos postuluje epistemologiczną 
różnorodność jako warunek sprawiedliwości społecznej, a dialog jako 
medium, w którym możliwe jest spotkanie różnych światopoglądów 
bez dominacji jednej perspektywy10.

9	  M. Fricker, Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing, 	
Oxford 2007, 1.

10	 B. de S. Santos, Epistemologies of the South: Justice Against Epistemicide, 
London, 296-298. 325-326.

d i a lo g w k ry z ys i e.  o d p ot r z e by ko m u n i k ac j i…



98

s ylw i a j a s k u ł a

Z  kolei Linda Alcoff, w  ramach feministycznej epistemologii, 
podkreśla znaczenie „mówienia z pozycji” (speaking from position), 
wskazując, że dialog powinien uwzględniać kontekst społeczny i toż-
samościowy wypowiedzi, a nie dążyć do abstrakcyjnej neutralności. 
W tym ujęciu dialog nie jest tylko wymianą zdań, lecz procesem ne-
gocjowania znaczeń, wartości i postaw w warunkach asymetrii wła-
dzy i wiedzy11.

W analizie relacji między dialogiem a komunikacją kluczowe jest 
odwołanie się do etymologii terminu pochodzącego od łac. commu-
nicare, co oznacza ‘czynić coś wspólnie, dzielić się, uczestniczyć’. Ta-
kie ujęcie przesuwa akcent z technicznego przekazu informacji na 
wspólnotowy charakter działania komunikacyjnego, zakorzenionego 
w relacji i współuczestnictwie.

Komunikacja w  tym znaczeniu nie jest jedynie wymianą treści 
między nadawcą a odbiorcą, lecz procesem współtworzenia znaczeń, 
wartości i wiedzy. Nie sprowadza się do transmisji – jest aktem party-
cypacji, w którym uczestnicy nie tylko przekazują, lecz także współ-
dzielą rzeczywistość. Jak zauważa Charles Taylor, „język jest nie tylko 
środkiem komunikacji, ale także przestrzenią, w której rodzi się nasze 
rozumienie siebie i innych”12.

Tym samym dialog i komunikacja nie są kategoriami tożsamymi. 
Dialog wyrasta z komunikacji, ale ją przekracza – wprowadzając ele-
ment wzajemnego uznania, otwartości i współodpowiedzialności. O ile 
komunikacja może być ukierunkowana na nie zawsze pokojowy efekt, 
którym nie musi być wzajemne zrozumienie, o tyle dialog zakłada 
dwustronność, równość głosów i gotowość do wspólnego konstruo-
wania rzeczywistości. Dialog nie tyle informuje, co kształtuje – nie 
tyle przekazuje, co otwiera przestrzeń spotkania.

W tym sensie komunikacja zredukowana do interakcji traci swój 
potencjał społecznotwórczy. Dopiero poprzez dialogiczny charak-
ter komunikacji możliwe jest uczestnictwo w procesie o najbardziej 
złożonych atrybutach odkrywania i współtworzenia doświadczeń 

11	 L. Alcoff, The Problem of Speaking for Others, „Cultural Critique” 	
20 (1991/92) 6-7.

12	 C. Taylor, Źródła podmiotowości. Narodziny tożsamości nowoczesnej, 
Warszawa 2001, 70.



99

egzystencjalnych i wspólnotowych ludzkiej rzeczywistości współist-
nienia. Jak podkreśla Niklas Luhmann, komunikacja jest możliwa 
tylko wtedy, gdy zostanie rozpoznana jako akt społeczny, a nie tech-
niczny13. Dlatego dialog stanowi najwyższą formę komunikacji – nie 
instrumentalną, lecz relacyjną, nie zamkniętą w kodzie, lecz otwartą na 
znaczenie. Instrumentalne traktowanie komunikacji może być jednak 
poddane pewnej krytyce i zmusza do wyraźnego odróżnienia w istocie 
trzech form relacji międzyosobowych, międzygrupowych i organiza-
cyjnych: interakcji o charakterze funkcjonalnym, która może być po 
prostu dowolną i pozbawioną szczególnych wartości formą wzajem-
nego oddziaływania, komunikacji oraz dialogu. Jeśli bowiem głębiej 
wnikniemy w sens tego, co stanowi o istocie communicare, a więc tego, 
co czynimy wspólnie, co stanowi przedmiot dzielenia się i zoriento-
wania na wspólny cel, to nieuchronnie implikuje to wartości wykra-
czające poza zwykle formy przypadkowych, ale także utylitarnych 
i przedmiotowo projektowanych interakcji. Co ważniejsze musi za-
wierać przynajmniej minimum akceptacji i wzajemności dla partnera, 
uznawać konieczny poziom jego sprawczości, a nawet podmiotowości. 
Instrumentalne rozumienie komunikacji i komunikowania jest mało 
chlubnym dziedzictwem epoki technokratyzmu, wąsko pojętego eko-
nomizmu, kultu efektywności i aksjologicznie zredukowanej racjonal-
ności. Przyczynkiem do tego typu redukcji pojęcia komunikacji jest 
niezwykle agresywna kultura społeczeństwa informacyjnego, wymu-
szająca definiowanie procesu komunikowania jako jednokierunkowe-
go przekazu. Warto więc odwrócić te zdehumanizowane tendencje 
rozumienia działań komunikacyjnych, co podejmują przywołani już 
autorzy jak Habermas, Luhman, Bachtin czy Levinas. Być może czeka 
nas prawdziwa rewolucja odkrycia podmiotu w procesie komunika-
cyjnym i renesans myśli oraz wrażliwości personalistycznej. W cza-
sach przesyconych transmisją i mediacją, warto ponownie odkrywać 
ważny walor właściwie pojętego komunikowania jakim jest potencjał 
dialogu jako formy obecności – nie tylko w relacjach interpersonal-
nych, lecz także w życiu społecznym, edukacji i refleksji filozoficznej.

13	 N. Luhmann, Social Systems, Stanford 1995, 137-139.

d i a lo g w k ry z ys i e.  o d p ot r z e by ko m u n i k ac j i…



100

s ylw i a j a s k u ł a

Tabela 1: Różnice pomiędzy interakcją, komunikacją i dialogiem

KATEGORIA INTERAKCJA (od-
działywanie) KOMUNIKACJA DIALOG

Etymologia
Interactio 
(łac.) – wzajemne 
oddziaływanie

Communicare 
(łac.) – „czynić coś 
wspólnie”, dzielić

Dialogos (gr.) – 
rozmowa, „przez 
słowo”

Cel
Reakcja, wymiana 
bodźców, efekt funk-
cjonalny

Wymiana treści, 
osiąganie celu 
informacyjnego, 
czasem perswazyj-
nego

Wspólne tworze-
nie znaczeń i war-
tości, wzajemne 
zrozumienie

Relacja uczest-
ników

Dowolna, niekoniecz-
nie podmiotowa; 
możliwa neutralna lub 
konfliktowa

Relacja nadawca–
odbiorca, często 
asymetryczna

Wzajemność, 
otwartość, uzna-
nie Innego jako 
równoprawnego 
podmiotu

Styl interakcji Spontaniczny, przypad-
kowy, reaktywny

Może być instru-
mentalny, formal-
ny, zadaniowy, ale 
musi być intencjo-
nalny

Refleksyjny, empa-
tyczny, oparty na 
słuchaniu i współ-
myśleniu

Funkcja episte-
miczna

Brak – wymiana bodź-
ców bez wytwarzania 
wiedzy

Może wytwarzać, 
zmieniać lub 
reprodukować 
wiedzę

Konstytuuje pod-
miotowość, umoż-
liwia wartościowa-
nie i dzielenie się 
wiedzą

Potencjał spo-
łeczny

Minimalny, może pro-
wadzić do konfliktu, 
przenikania lub nakła-
dania się potencjałów 
ale bez strategii oddzia-
ływania

Zależny od jakości 
– może łączyć lub 
dzielić

Integrujący, kon-
struktywny, budu-
jący wspólnotę

Dominujące 
skojarzenia

Bodziec–reakcja, funk-
cjonalność, przypad-
kowość

Efektywność, ko-
dowanie i dekodo-
wanie, tworzenie 
więzi

Spotkanie, współ-
obecność, od-
powiedzialność, 
negocjacja sensów

Gotowość do 
zmiany

Bardzo niska, nieświa-
doma

Kontrolowana, 
projektowana, 
świadoma

Wysoka, refleksyj-
na, stymulowana

Źródło: Opracowanie własne



101

Zestawienie pojęć interakcji/oddziaływania, komunikacji i dialo-
gu uwidacznia ich istotną odmienność, mimo pozornej zbieżności 
semantycznej. Dialog, jako proces współtworzenia znaczeń, zakłada 
otwartość, uważność i równoprawność uczestników, przekraczając 
schematy prostej, czasami wrogiej interakcji charakterystycznej dla 
komunikacji.

Dialog jest więc nie tylko narzędziem, ale przede wszystkim war-
tością wymiany, przestrzenią spotkania i twórczej konfrontacji sen-
sów. W przeciwieństwie do informatycznie rozumianego przekazu, 
którego efektywność można mierzyć liczbą odebranych i wymienio-
nych komunikatów, wartość dialogu kryje się w głębi wzajemnego 
rozumienia – nieoczywistego, nieustannie negocjowanego, a przez 
to autentycznie ludzkiego.

Dialog jako wartość społeczna

Współczesne społeczeństwa znajdują się w stanie dynamicznych prze-
mian, które obejmują zarówno sferę komunikacyjną, jak i aksjolo-
giczną. W kontekście globalizacji, cyfryzacji, rosnącej różnorodności 
kulturowej oraz kryzysu zaufania społecznego, dialog jawi się nie 
tylko jako narzędzie komunikacji, lecz jako wartość społeczna o fun-
damentalnym znaczeniu. Dialog jest więc wartością, która w sensie 
filozoficznym i socjologicznym, oznacza uznany społecznie wzorzec 
postępowania, ideę lub zasadę, która nadaje sens działaniom jedno-
stek i wspólnot. Z drugiej strony dialog niewątpliwie należy postrze-
gać w kategorii wartości społecznej jako idee, które kształtują życie 
zbiorowe, regulują relacje międzyludzkie i stanowią fundament ładu 
społecznego. Są one nie tylko normatywne, lecz także konstytutywne 

– wyznaczają ramy wspólnotowego istnienia i współdziałania.
Dialog, rozumiany jako proces wzajemnego słuchania, rozumienia 

i negocjowania znaczeń, spełnia wszystkie kryteria wartości społecz-
nej. Jest nie tylko formą komunikacji, lecz strukturą relacyjną, która 
konstytuuje podmiotowość, wspólnotę i przestrzeń znaczeń. Już w kla-
sycznych koncepcjach – od Martina Bubera po Jürgena Habermasa – 
dialog funkcjonuje jako mechanizm budowania relacji, uruchamiania 

d i a lo g w k ry z ys i e.  o d p ot r z e by ko m u n i k ac j i…



102

s ylw i a j a s k u ł a

odpowiedzialności i współtworzenia sensów, przekraczając granice 
technicznej komunikacji. Buber podkreślał, że „człowiek staje się Ja 
w kontakcie z Ty”14, zaś Habermas wskazywał, że porozumienie osią-
gane w dialogu jest podstawą społecznej integracji15.

W tym kontekście dialog nie tylko odgrywa rolę spoiwa społeczne-
go, lecz umożliwia aktywne konstruowanie wspólnoty w warunkach 
zróżnicowania, niepewności i konfliktu. Jest przestrzenią spotkania 
i uznania, a nie tylko wymiany informacji; formą współtworzenia 
wspólnego świata, a nie tylko jego opisu. To właśnie ta relacyjna i twór-
cza funkcja dialogu czyni go nieodzownym elementem życia społecz-
nego, szczególnie w czasie nasilających się kryzysów komunikacyjnych 
i wartościowych.

Współczesna rzeczywistość społeczna, naznaczona polaryzacją, 
fragmentaryzacją dyskursu publicznego oraz kryzysem zaufania in-
stytucjonalnego, nadaje dialogowi rangę nie tylko aktualną, ale ko-
nieczną. W warunkach erozji wspólnoty i rozproszenia znaczeń dialog 
urasta do rangi wartości społecznej o charakterze systemowym. Staje 
się warunkiem funkcjonowania kluczowych instytucji życia zbioro-
wego – demokracji, edukacji, kultury oraz relacji międzyludzkich. Jak 
zauważa Charles Taylor, bycie słyszanym to nie luksus komunikacyjny, 
lecz podstawowe prawo uczestnictwa w świecie wspólnych znaczeń16.

Znaczenie dialogu jako wartości społecznej wzrasta szczególnie 
w obliczu współczesnych wyzwań:

	» Po pierwsze, społeczeństwa stają się coraz bardziej zróżnico-
wane kulturowo, etnicznie i światopoglądowo. Dialog jako 
relacja człowieka z człowiekiem pozwala przeciwdziałać wszel-
kim formom kategoryzacji społecznej i kształtować postawy 
otwartości i wrażliwości17. W tym kontekście dialog nie tylko 
umożliwia współistnienie, lecz także wspiera procesy integra-
cyjne i inkluzywne.

14	 M. Buber, Ja i Ty…, 41.
15	 J. Habermas, Teoria działania…, 223-224.
16	 C. Taylor, The Language Animal: The Full Shape of the Human Linguistic 

Capacity, Cambridge 2016, 3-4.
17	 H.G. Gadamer, Prawda i metoda. Zarys hermeneutyki filozoficznej, 	

Warszawa 2013, 368-372.



103

	» Po drugie, mediatyzacja życia społecznego prowadzi do uprosz-
czeń komunikacyjnych, polaryzacji i dezinformacji. Dialog, 
jako forma komunikacji opartej na empatii, refleksji i wza-
jemnym uznaniu, przeciwdziała tym negatywnym zjawiskom, 
przywracając komunikacji jej etyczny wymiar.

	» Po trzecie, w warunkach kryzysu instytucji demokratycznych 
i spadku zaufania społecznego, dialog staje się mechanizmem 
odbudowy kapitału społecznego. Dialog społeczny umożliwia 

– poprzez artykulację interesów różnorodnych grup i próby 
wypracowania kompromisowych rozwiązań – łączenie ‘wie-
lości w jedność’18.

	» Po czwarte, dialog pełni funkcję edukacyjną i wychowawczą. 
Uczy postaw obywatelskich, rozwija kompetencje komunikacyj-
ne i wspiera procesy demokratyzacji życia społecznego. W tym 
sensie jest nie tylko wartością, ale także narzędziem realizacji 
innych wartości – takich jak wolność, równość, godność czy 
sprawiedliwość.

Wobec powyższych uwarunkowań, dialog należy współcześnie po-
strzegać nie jako technikę komunikacyjną, lecz jako wartość społeczną 
o charakterze systemowym. Jego obecność i jakość determinują kon-
dycję życia zbiorowego, a jego brak prowadzi do alienacji, konfliktów 
i rozpadu więzi społecznych. Dialog wymaga pielęgnowania – zarówno 
poprzez edukację, jak i instytucjonalne wsparcie dla praktyk delibe-
racyjnych. Tylko w takiej perspektywie może on pełnić rolę trwałego 
fundamentu społeczeństwa otwartego, inkluzywnego i zdolnego do 
wspólnego projektowania przyszłości.

Dialog jako wartość społeczna nie jest jedynie postulatem etycz-
nym, lecz praktyką, która realnie wpływa na jakość życia społecznego. 
Jego skuteczność nie zależy wyłącznie od formalnych ram komunika-
cji, lecz od głębokich postaw uczestników: autentyczności, podmioto-
wości i gotowości do współdziałania. Te cechy konstytuują nie tylko 
sam akt dialogu, ale również jego zdolność do przekształcania relacji 
społecznych – od hierarchicznych i konfliktowych ku partnerskim 

18	 C. Calhoun, Introduction: Habermas and the Public Sphere, 	
Cambridge 1992, 8. 15-16.

d i a lo g w k ry z ys i e.  o d p ot r z e by ko m u n i k ac j i…



104

s ylw i a j a s k u ł a

i inkluzywnym. Jego struktura opiera się na wzajemnym otwarciu, 
zrozumieniu i współdziałaniu, co nadaje relacjom charakter synerge-
tyczny. W tym sensie dialog nie tylko łączy, ale aktywnie współtworzy 
przestrzeń społeczną – buduje poczucie bezpieczeństwa, wspólnoty 
i współodpowiedzialności.

W badaniach nad dialogiem społecznym wskazuje się jego rolę 
w rozwiązywaniu konfliktów, wzmacnianiu kapitału społecznego oraz 
przeciwdziałaniu autorytaryzmowi19. Dialog umożliwia konfrontację 
różnic bez przemocy, tworzy przestrzeń dla pluralizmu i współuczest-
nictwa, a przez to staje się narzędziem budowania społeczeństwa in-
kluzywnego, refleksyjnego i zdolnego do wspólnego projektowania 
przyszłości. Właściwie prowadzony dialog buduje zaufanie, solidar-
ność i sprawiedliwość – wartości kluczowe dla trwałości wspólnoty.

Wobec przemian cywilizacyjnych, takich jak globalizacja, cyfryzacja 
życia społecznego czy rosnące napięcia tożsamościowe, dialog jawi się 
nie tylko jako wartość społeczna, lecz także jako konieczność etyczna 
i polityczna. W tym ujęciu jego rola rozwija i dopełnia funkcję komu-
nikacyjną – staje się stymulatorem budowania społeczeństwa odpor-
nego na presję uproszczeń, polaryzacji i wykluczenia. Dialog wymaga 
jednak nieustannego pielęgnowania: edukacji do dialogu, instytucjo-
nalnego wsparcia dla praktyk deliberacyjnych oraz kultury uznania 
dla różnorodnych głosów. Tylko w takiej perspektywie może on stać 
się trwałym fundamentem życia zbiorowego.

Kryzys a przestrzeń dialogu

Kryzys, rozumiany nie tylko jako załamanie systemowe, lecz także jako 
moment przejścia, decyzji i transformacji, staje się dziś dominującym 
doświadczeniem społecznym. Semantycznie, słowo „kryzys” pochodzi 
z gr. krisis i oznacza ‘punkt zwrotny, rozstrzygnięcie, wybór’. W ujęciu 
filozoficznym kryzys nie musi oznaczać wyłącznie zagrożenia – może 

19	 A.P.E.C., Social Dialogue as a Tool to Address Labour Market Challenges, 
Singapore 2022, 24-27; I.L.O.–O.E.C.D., Building Trust in a Changing World 
of Work (Global Deal Flagship Report), Geneva – Paris 2018, 8, 12, 23.



105

być również impulsem do pogłębionej refleksji i zmiany. Jak zauważa 
Hannah Arendt kryzys zmusza nas do ponownego przemyślenia tego, 
co uważaliśmy za oczywiste20.

Współczesne kryzysy – społeczne, polityczne, ekologiczne i egzy-
stencjalne – mają charakter strukturalny i systemowy. Nie zawsze mu-
szą oznaczać zagrożenie, ale niewątpliwie stają się przyczyną istotnych 
refleksji a nawet zmian, tym bardziej, że nie są już zjawiskami epizo-
dycznymi, lecz trwałymi komponentami globalnej rzeczywistości. Ich 
złożoność wynika z wzajemnych zależności między systemami ekono-
micznymi, technologicznymi, kulturowymi i środowiskowymi. Spo-
łeczeństwo w stanie kryzysu traci zdolność do reprodukcji własnych 
norm i wartości21, co w sposób istotny prowadzić może do fragmen-
taryzacji wspólnoty i rozpadu więzi społecznych. W tym kontekście 
dialog jawi się jako przestrzeń odporna na destrukcyjne skutki kry-
zysu. Jest formą komunikacji, która nie tylko jest interakcją we wza-
jemnym przekazywaniu informacji, lecz umożliwia współtworzenie 
znaczeń, konfrontację perspektyw i budowanie relacji opartych na 
wzajemnym uznaniu. 

W obliczu współczesnych kryzysów dialog jawi się jako jedno z naj-
ważniejszych obszarów, ale i potencjałów reagowania na destabilizację 
struktur życia zbiorowego. Kryzys, rozumiany nie tylko jako załamanie 
systemowe, lecz także jako moment przejścia, decyzji i transforma-
cji, wymaga nie tyle szybkich rozwiązań technicznych, co pogłębio-
nej refleksji i zdolności do współtworzenia nowych form relacyjności. 
W tym kontekście dialog nie jest jedynie formą komunikacji, szcze-
gólnie w jej postaci instrumentalnej – staje się strukturą bycia, prze-
strzenią spotkania i mechanizmem odbudowy wspólnoty.

Zarówno filozofowie, jak i badacze życia społecznego podkreślają, 
że dialog w warunkach kryzysu pełni wielowymiarowe funkcje: od 
stabilizujących i poznawczych, po transformacyjne i etyczne. Jego 
znaczenie wykracza poza wymianę informacji – obejmuje procesy 
konfrontacji sensów, uznania różnicy, budowania zaufania i wspólnego 

20	 H. Arendt, Between Past and Future: Eight Exercises in Political Thought, 
New York 1961, 174-175.

21	 P. Sztompka, Socjologia…, 210. 213.

d i a lo g w k ry z ys i e.  o d p ot r z e by ko m u n i k ac j i…



106

s ylw i a j a s k u ł a

konstruowania znaczeń. Charles Taylor podkreśla, że bycie słyszanym 
to nie luksus komunikacyjny, lecz podstawowe prawo uczestnictwa 
w świecie wspólnych znaczeń22.

Poniżej przedstawiono kluczowe funkcje dialogu w kontekście kry-
zysu, ukazując jego potencjał jako działania nie tylko komunikacyjne-
go, lecz także społecznego, pedagogicznego i egzystencjalnego. Każda 
z tych funkcji wskazuje na to, że dialog może być nie tylko reakcją na 
kryzys, lecz także drogą ku jego przezwyciężeniu.

1.	 Funkcja transformacyjna – Dialog nie tylko rozpoznaje kon-
flikt, lecz umożliwia jego przepracowanie w relacji między-
ludzkiej. Staje się przestrzenią zmiany – pozwala przekształcać 
napięcia w nowe formy współistnienia. Umożliwia redefini-
cję wartości, przekonań i tożsamości w odpowiedzi na de-
stabilizację.

2.	 Funkcja stabilizująca i amortyzująca – W kontekście insty-
tucjonalnym (np. dialog społeczny) pomaga łagodzić skutki 
kryzysów ekonomicznych czy politycznych. Umożliwia wy-
pracowanie rozwiązań opartych na konsensusie, co zmniejsza 
ryzyko eskalacji konfliktów. Wzmacnia zaufanie między part-
nerami społecznymi i obywatelami.

3.	 Funkcja refleksyjna – Kryzys zmusza do ponownego przemyśle-
nia tego, co uznawaliśmy za oczywiste – dialog staje się narzę-
dziem pogłębionej refleksji. Umożliwia krytyczne spojrzenie na 
własne przekonania i otwarcie się na inne perspektywy. Wspiera 
rozwój kompetencji autorefleksyjnych i empatycznych.

4.	 Funkcja relacyjna i wspólnotowa – Przeciwdziała fragmenta-
ryzacji i izolacji jednostek w warunkach kryzysu. Umożliwia 
budowanie więzi opartych na wzajemnym uznaniu i obecności. 
Pomaga odzyskać relacyjność wypartą przez logikę indywidu-
alizmu i efektywności.

5.	 Funkcja integracyjna i poznawcza – Umożliwia wymianę zna-
czeń, konfrontację sensów i współtworzenie języka adekwatnego 

22	 C. Taylor, The Politics of Recognition, Princeton 1994, 25-27; tenże, The 
Language Animal: The Full Shape of the Human Linguistic Capacity, 
Cambridge 2016, 3-4.



107

do nowych realiów. Przestrzeń dialogu staje się miejscem, gdzie 
możliwe jest nie tylko wypowiedzenie stanowisk, lecz także ich 
przekształcenie. Pomaga przezwyciężać polaryzację i stereotypy.

6.	Funkcja etyczna i egzystencjalna – Dialog jako akt odpowie-
dzialności wobec Innego (Lévinas) wykracza poza technicz-
ne rozwiązania. Jest zobowiązaniem do obecności, słuchania 
i uznania różnicy. Wspiera rozwój postaw obywatelskich, em-
patii i solidarności.

W kontekście analizy funkcji jakie może pełnić dialog w czasach 
zróżnicowanych kryzysów, kluczowe staje się pojęcie „przestrze-
ni dialogu”, rozumiane nie jako fizyczne miejsce, lecz jako warunki 
umożliwiające autentyczne spotkanie i wymianę znaczeń, i warto-
ści, w którym spotkanie z Innym staje się możliwe nie dzięki zgodzie, 
lecz dzięki gotowości do konfrontacji sensów23. Przestrzeń dialogu 
jest więc środowiskiem relacyjnym, w którym możliwe jest nie tylko 
wypowiedzenie własnego stanowiska, lecz także jego przekształcenie 
w wyniku spotkania z odmiennością.

Helen Arent wskazuje, że dialog to nie tylko rozmowa, to sposób 
bycia razem w świecie, który wymaga obecności, nie tylko przekazu, 
a „przestrzeń pojawiania się powstaje wszędzie tam, gdzie jesteśmy 
razem w trybie mowy i działania”24. Przestrzeń dialogu wymaga za-
tem nie tylko technicznych warunków komunikacyjnych, lecz także 
kultury uznania, bezpieczeństwa komunikacyjnego i gotowości do 
słuchania. To właśnie w takich warunkach dialog może pełnić funkcję 
transformacyjną – nie poprzez narzucenie rozwiązania, lecz poprzez 
wspólne konstruowanie sensu.

W warunkach kryzysu przestrzeń dialogu nie jest dana – musi być 
aktywnie tworzona. Wymaga odwagi, gotowości do słuchania, uzna-
nia różnicy i rezygnacji z dominacji. To wyjście z kryjówki – z pozycji 
obronnej, zamkniętej – jest pierwszym krokiem ku wspólnocie. Przy 
czym „przestrzeń dialogu” to przede wszystkim warunki umożliwia-
jące autentyczną wymianę myśli, emocji i wartości. Dialog to nie tylko 
rozmowa, to sposób bycia razem w świecie, który wymaga obecności, 

23	 M.M. Bakhtin, Problems of Dostoevsky’s Poetics, Minneapolis 1984, 110.
24	 H. Arendt, The Human Condition, Chicago 19982, 198. 218-219.

d i a lo g w k ry z ys i e.  o d p ot r z e by ko m u n i k ac j i…



108

s ylw i a j a s k u ł a

nie tylko przekazu25, to bycie razem26, a także obecność w przestrze-
ni wspólnego działania27. Przestrzeń dialogu jest więc środowiskiem, 
w którym możliwe staje się wzajemne słuchanie, rozumienie i współ-
tworzenie znaczeń.

W pedagogice dialogu Paulo Freira podkreśla, że wychowanie sta-
je się pełną rzeczywistością tylko wtedy, gdy realizuje się w dialogu28. 
Przestrzeń dialogu w edukacji to relacja nauczyciel-uczeń, w której 
obie strony są równoprawnymi uczestnikami procesu poznawczego 
i wychowawczego. Jacek Rutkowiak dodaje, że „dialog to droga opa-
nowywania umiejętności dialogowania, na której nauczyciel powinien 
być równocześnie teoretykiem, praktykiem i uczniem”29.

W kontekście społecznym, w publikacji Polskiego Instytutu Praw 
Człowieka i Biznesu wprowadzono pojęcie „deliberaterii” jako mode-
lowej przestrzeni dialogu-miejsca, w którym obywatele mogą prowa-
dzić pogłębione rozmowy o sprawach publicznych. „Deliberateria jest 
tylko i aż rozmową. Rozmową, której ciągle brakuje w życiu publicz-
nym i której – trudno to czasem przyznać – nie umiemy prowadzić”30. 
To przestrzeń między formalną debatą a nieformalną rozmową, w któ-
rej możliwe jest spotkanie różnych perspektyw bez dominacji jednej 
z nich.

Leszek Szaruga w książce Przestrzenie dialogu wskazuje, że dia-
log rozgrywa się w wielu wymiarach – językowym, kulturowym, 
egzystencjalnym – i wymaga stworzenia warunków do współobec-
ności. „Przestrzeń dialogu to miejsce, w którym spotkanie z Innym 
staje się możliwe nie dzięki zgodzie, lecz dzięki gotowości do kon-
frontacji sensów”31.

Aby przestrzeń dialogu mogła zaistnieć, musi spełniać kilka klu-
czowych warunków:

25	 M. Buber, I and Thou…, 11.
26	 H.G. Gadamer, Truth and Method…, 503-506.
27	 H. Arendt, The Human…, 198. 218-219.
28	 P. Freire, Pedagogy of the Oppressed, New York 2000, 89-90.
29	 J. Rutkowiak, Stosowanie teorii pedagogicznej w praktyce a dialog 

edukacyjny, „Kwartalnik Pedagogiczny” 1 (1986) 47-58.
30	 B. Faracik – A. Wardak (red.), Deliberateria: przestrzeń do dialogu. Studium 

przypadku, Częstochowa 2021, 6.
31	 L. Szaruga, Przestrzenie dialogu, Toruń 2019, 23.



109

	» Otwartość na różnorodność – uznanie wielości głosów jako 
wartości, nie zagrożenia.

	» Bezpieczeństwo komunikacyjne – uczestnicy muszą mieć po-
czucie, że ich głos jest słyszany i respektowany.

	» Facylitacja – obecność osoby wspierającej proces dialogowy, 
która dba o równowagę i jakość rozmowy.

	» Refleksyjność – zdolność do autorefleksji i krytycznego myśle-
nia o własnych przekonaniach.

	» Autentyczność – warunkiem wiarygodnego dialogu jest by-
cie sobą32.

W warunkach kryzysu przestrzeń dialogu staje się nie tylko miej-
scem rozmowy, lecz także mechanizmem odbudowy wspólnoty. Jak 
zauważa Charles Taylor, bycie słyszanym to nie luksus komunikacyj-
ny, lecz podstawowe prawo uczestnictwa w świecie wspólnych zna-
czeń33. Dialog w odpowiednio zaprojektowanej przestrzeni umożliwia 
przezwyciężenie polaryzacji, odbudowę zaufania i wspólne projekto-
wanie przyszłości.

Wobec tego, kryzys nie musi prowadzić do rozpadu – może stać się 
impulsem do pogłębienia relacji, odnowienia więzi i przekształcenia 
struktur społecznych. Warunkiem jest jednak obecność przestrzeni 
dialogu: otwartej, inkluzywnej i refleksyjnej. Tylko w takiej przestrze-
ni możliwe jest nie tylko przetrwanie, lecz także odnowa wspólnoty.

Zakończenie

W świetle przeprowadzonej analizy dialog jawi się nie tylko jako od-
powiedź na kryzys, lecz jako jego strukturalna alternatywa – sposób 
istnienia, który umożliwia przezwyciężenie fragmentaryzacji, pola-
ryzacji i epistemicznej nierówności. Współczesne kryzysy nie są już 
zjawiskami przejściowymi, lecz trwałymi komponentami życia spo-
łecznego, które wymagają nie tyle reakcji technicznej, co pogłębionej 
zmiany kulturowej. W tym kontekście dialog nie może być traktowany 

32	 C.R. Rogers, The Necessary and Sufficient Conditions of Therapeutic 
Personality Change, Chicago 1957, 97.

33	 C. Taylor, Etyka autentyczności, Kraków 2002, 12-13. 27.

d i a lo g w k ry z ys i e.  o d p ot r z e by ko m u n i k ac j i…



jako narzędzie komunikacyjne w tradycyjnym sensie – staje się war-
tością społeczną, formą relacyjną, przestrzenią etycznego spotkania 
i współtworzenia sensu.

Zaproponowane w artykule ujęcie dialogu jako warunku współ-
istnienia wskazuje na konieczność jego systemowego zakorzenienia 
w praktykach edukacyjnych, instytucjonalnych i obywatelskich. Dia-
log nie tylko umożliwia konfrontację różnic bez przemocy, lecz także 
tworzy warunki dla rozwoju refleksyjności, empatii i odpowiedzial-
ności – kompetencji niezbędnych w społeczeństwie pluralistycznym 
i złożonym. W tym sensie dialog nie jest  dodatkiem do komunikacji 
społecznej, lecz jej najgłębszym wymiarem – tym, który pozwala za-
chować człowieczeństwo w świecie naznaczonym kryzysem.

Współczesna kultura wymaga nie tylko nowych form przekazu, 
lecz przede wszystkim nowych form obecności. Dialog, jako prakty-
ka obecności wobec Innego, staje się nieodzownym elementem życia 
zbiorowego, zdolnym nie tylko do łagodzenia napięć, lecz także do 
projektowania przyszłości opartej na współuczestnictwie, uznaniu 
i wspólnym sensie. W tym właśnie wymiarze dialog należy traktować 
nie jako reakcję na kryzys, lecz jako działanie kulturotwórcze.



111

Waldemar Urbanik
Akademia Nauk Stosowanych TWP w Szczecinie

Dialog międzypokoleniowy  
i proces replikacji pokoleniowej wartości  

w świetle badań „Młodzież 4.0”.   
Kolejny szkic do portretu 

współczesnej młodzieży polskiej

Prezentowany tekst jest próbą refleksji, tyleż teoretycznej, co i empi-
rycznej, nad szeroko wyznaczonym obszarem eksplanacji, przedmio-
towo skoncentrowanym na procesach przemian aksjonormatywnych 
współczesnego świata. Przemian, które określam mianem redefinicji 
normatywnej, mając wszak świadomość tego, że nie jest to najlepsza 
nazwa dla procesów o tak dużej złożoności, jednak innej nie znajduję1. 
Nie zamierzam ekstensywnie przeprowadzać procedury eksplikacyj-
nej tego konstruktu analitycznego, wszak zainteresowany Czytelnik 
z łatwością odnajdzie jej pełną wersję w moich publikacjach2. Jedna-
kowoż, podstawowe imperatywy procesu wyjaśniania, obligują mnie, 
w ramach procedury unifikacji, do przedłożenia przynajmniej głów-
nych ustaleń definicyjnych i morfogenetycznych zastosowanej kon-
cepcji analitycznej. 

1	  Zob. W. Urbanik, Cztery fale redefinicji normatywnej. Szkice do pejzażu 
totalitaryzmu hybrydowego, „Polish Journal of Critical Realizm” 	
1 (2023) 71-87.

2	  Zob. m.in. tenże, Cztery fale redefinicji normatywnej…, 71-74; W. Urbanik – 
M. Woś (red), Młodzież 4.0 – konteksty rozwoju psychoseksualnego, Szczecin 
2022, 43-65.



112

wa l d e ma r u r b a n i k

Podstawowa przesłanka, leżąca u podstaw koncepcji redefinicji 
normatywnej, wywodzi się z intuicji poznawczej (hipotezy, jak kto 
woli), w myśl której dokonuje się we współczesnym świecie zasadni-
cza zmiana najbardziej fundamentalnych wartości i dyspozycji nor-
matywnych, które wyznaczały główne osie aksjologicznych odniesień 
sfery regulatywnej zachowań człowieka, na przestrzeni ostatnich, bez 
mała, czterystu lat. Dokonuje się coś na kształt rewolucji w obszarze 
systemów wartości, norm i wzorów zachowań społecznych. Jedną z jej 
cech charakterystycznych, w mojej ocenie, jest to, że nowo konstytuo-
wane wartości (new values) tworzą z dotychczasowymi, tradycyjnymi 
wartościami, układy dychotomiczne. Nowe wartości są antypodyczne 
względem tych, które definiowały dotychczasowy ład społeczny. Czy 
zatem obserwujemy nowy zupełnie proces, który nie posiada swoje-
go odpowiednika w historii ludzkości? Oczywiście nie, bowiem moż-
na wskazać przynajmniej dwie redefinicje normatywne o podobnej 
skali, zasięgu i mechanice. Pierwszą z nich było powstanie religii mo-
noteistycznych, szczególnie zaś chrześcijaństwa, ze względu na jego 
zasięg i daleko posunięty uniwersalizm procesów afirmacji wartości, 
zarówno w wymiarze ich treści przedmiotowych, jak i skali owej afir-
macji. Drugą, wielką redefinicją normatywną o nieco mniejszej skali 
od powstania religii monoteistycznych, było „oświecenie” z jego „po-
chwałą rozumu”, cokolwiek to znaczy. Oczywistym jest, że skala i za-
sięg oddziaływania redefinicji normatywnych, będących skutkiem 
powstania religii monoteistycznych są nieporównywalnie większe 
od spuścizny aksjologicznej „oświecenia”. Dość powiedzieć, że nor-
matywny komponent doktryn trzech wielkich religii monoteistycz-
nych, posiada pierwotny charakter względem pozostałych systemów 
wartości takich jak choćby moralność, czy prawo. Rzecz jednak nie 
w prostych próbach kwantyfikowania skutków przywołanych redefi-
nicji normatywnych, bowiem istota rzeczy nie tkwi w wielości owych 
skutków i skali ich afirmacji, a w fundamentalnym charakterze zmian 
przez nie powodowanych. W tym aspekcie, obie redefinicje norma-
tywne (powstanie religii monoteistycznych i „oświecenie”) są porów-
nywalne. To, co wyróżnia trwającą obecnie redefinicję normatywną 
od wcześniej przywołanych, w tym także od „oświecenia”, jest cał-
kowite zakwestionowanie transcendencji jako głównej osi odniesień 



113

normatywnych. Układy odniesień normatywnych w obrębie danego, 
zastanego porządku społecznego ewoluują, a nawet koegzystują i nie 
ma w tym nic z pejzażu rewolucyjnych barykad, rewolt kulturowych, 
czy zmian systemowych. Świat społeczny definiowany w dużej mie-
rze przez, mniej lub bardziej spójne, systemy aksjologiczne, nigdy nie 
jawił się jako monolityczny nawet w obrębie tego samego ładu spo-
łecznego3. Ten stan rzeczy trwał nieprzerwanie od pierwszej redefi-
nicji normatywnej. Mimo występujących różnic dwóch porządków 
normatywnych – nazwijmy je dla uproszczenia porządkiem sacrum 
i porządkiem profanum – rolę swoistego continuum przełamujące-
go alinearność układów odniesień normatywnych, spełniało wspól-
ne dla nich obu, pojmowanie sensu ludzkiej egzystencji osadzonego 
głęboko w ontologicznym uznaniu transcendencji jako Praprzyczy-
ny i Ostateczności rozstrzygnięć normatywnych. Jeśli nawet spojrzy-
my na częste przecież konflikty w obrębie chrześcijaństwa, takie jak: 
schizma wschodnia i zachodnia, reformacja, sekularyzacja kościoła 
anglikańskiego, to ulokowane one były w praxis, a nie w głównej osi 
odniesień normatywnych. Innymi słowy, transcendencja jako pier-
wotne, normatywne źródło nie była kwestionowana, a jedynie różne 
jego sposoby urzeczywistniania i implementacji do porządku spo-
łecznego. Warto także podnieść, że owe konflikty, czasem nawet we-
wnętrzne antynomie chrześcijaństwa, nie kwestionowały zastanego 
ładu społecznego. Dopiero nurty oświeceniowe przyniosły pierwsze, 
nieśmiałe jeszcze, próby zakwestionowania idei transcendencji jako 
źródła norm społecznych. W prawdzie nie całkowite zakwestionowa-
nie, by wspomnieć choćby D. Hume’a i Voltaire’a, reprezentujących 
nurt religijno-filozoficzny deizmu. Tym nie mniej, to właśnie idee 
oświeceniowe dały początek, stworzyły warunki do zakwestionowania 
i w rezultacie obalenia ówczesnego ładu społecznego, opartego w du-
żej mierze na różnie pojmowanej idei transcendencji. Gdy myślimy 
o epoce oświecenia, pojawiają się takie skojarzenia jak racjonalizm, 
naturalizm, humanizm. I słusznie. Wszelako to nie wszystkie możliwe 
płaszczyzny skojarzeń i retrospektywnych odniesień. Umyka nam czę-
sto z pola widzenia fakt, że myśl oświeceniowa leżała w istocie rzeczy 

3	  P. Rybicki, Struktura społecznego świata. Studia z teorii społecznej, 
Warszawa 1979, 129-130.

d i a lo g m i ę d z yp o ko l e n i o w y i  p r o c e s r e p l i k ac j i…



114

wa l d e ma r u r b a n i k

źródeł gwałtownych zmian ładu społecznego, także w najkrwawszej 
ich formie-rewolucji francuskiej - w tym, dyktatury Jakobinów, ale 
ten niezwykle ciekawy aspekt morfogenezy dokonających się zmian 
w pejzażu aksjologicznym współczesnego świata, będzie tematem in-
nego już, mojego opracowań.

Proces redefinicji tradycyjnych wartości, dla których pierwotnym 
źródłem dyspozycji moralnych były religie monoteistyczne (dla Europy 
chrześcijaństwo), przebiegał dotychczas w czterech etapach (będę je 
nazywał falami), a zapoczątkowany został powstaniem ruchów kon-
testatorskich lat sześćdziesiątych i siedemdziesiątych XX wieku. To 
pierwsza fala redefinicji wartości. Jest ona wypełniona jedynie treś-
cią kontestacji konfirmowanych idei normatywnych wyznaczających 
konserwatywny, mieszczański styl życia, chrześcijański (w tym pury-
tański) sposób postrzegania seksualności człowieka, małżeństwa, ro-
dziny, czy choćby konsumpcjonizm społeczeństw powojennego „cudu 
gospodarczego”. Nie jest to jeszcze etap redefinicji porządku norma-
tywnego par excellence, czyli formułowania systemu neowartości (new 
values)4. Nie dokonał się bowiem jeszcze proces wyłaniania się z ru-
chów kontestatorskich, elit politycznych, które stałyby się ideologicz-
nymi nośnikami „herezji społecznych”, czyli idei nowego porządku 
normatywnego, stojących w opozycji do idei konfirmowanej ancien 
régime5 Nie dokonał się, co nie oznacza, że nie rozpoczął się. Nie-
które ruchy kontestatorskie posiadają bowiem już w tym czasie dys-
pozycję, możliwości i skłonności do podejmowania prób wyłaniania 
elit politycznych. Dotyczy to głównie ruchów pacyfistycznych i tych 
o proweniencji marksistowskiej. Wszelako należy pamiętać, że grani-
ca pomiędzy nimi nie jest ostrą. Można bowiem przyjąć, w pewnym 
uproszczeniu, że przenikanie ideologii neomarksistowskich, szczegól-
nie nurtu New Left, do ruchów kontestatorskich lat sześćdziesiątych 
było swego rodzaju sui generis procesu narodzin herezji społecznych.

4	  Termin ten należy rozumieć zgodnie z jego znaczeniem formalnym – 
neowartości, to „nowe wartości”. Ich przedmiotowa istota sprowadza się do 
tego, że są opozycyjne wobec tradycyjnych wartości. Najczęściej tworzą 
z nimi układy dychotomiczne. Termin ten nie posiada w żadnym razie 
charakteru ocennego.

5	  S.N. Eisenstadt, Utopia i nowoczesność. Porównawcza analiza cywilizacji 
(Horyzonty cywilizacji), tł. A. Ostolski, Warszawa 2009.



115

Druga fala charakteryzuje się znacznie mniejszą dynamiką i relatyw-
nie niewielką ekspresją społeczną w próbach afirmacji „herezji spo-
łecznych”. Jest to czas zaniku lub osłabienia siły oddziaływania wielu 
ruchów kontestatorskich. Etap ten przypada na lata siedemdziesiąte 
i osiemdziesiąte XX wieku. O ile dynamika zmian świadomościowych 
społeczeństw implikowanych aktywnością ruchów kontestatorskich 
jest zdecydowanie mniejsza niż w latach sześćdziesiątych, o tyle pro-
ces wyłaniania elit politycznych z ruchów kontestatorskich nabiera 
ogromnej dynamiki. W latach osiemdziesiątych dokonuje się tak-
że redefinicja tradycyjnych wartości. Sformułowane bowiem zostają, 
wprawdzie jeszcze nieco eklektycznie, neowartości, a zatem dokonuje 
się proces swoistej, konceptualizacji „herezji społecznych” zarówno 
w wymiarze aksjologicznym, jak i w wymiarze, nazwijmy go, względ-
nej ich unifikacji przedmiotowej w szerokim tego słowa znaczeniu. 
Mówiąc nieco inaczej, powstaje pierwszy, względnie spójny zbiór neo-
wartości nowego, zaledwie postulowanego porządku normatywnego 
wraz ze zrębami dyrektyw praktycznych. Proces ideologizacji „here-
zji społecznych” dobiega końca. Wszak należy mieć na względzie, że 

„herezja społeczna” sama w sobie ideologią nie jest. Staje się nią w pro-
cesie redefinicji porządku społecznego za sprawą elit politycznych. To 
ważne, bowiem „herezje społeczne” wywodzące się z ruchów konte-
statorskich lat sześćdziesiątych i siedemdziesiątych XX wieku na ogół 
nie miały aspiracji politycznych, a zatem ich celem nie było zdobycie 
władzy politycznej. Były przejawem buntu młodego pokolenia prze-
ciw zastanej rzeczywistości.

Trzecia fala procesu redefinicji wartości wyznaczona jest pojawie-
niem się mitu konwergencji wartości, który znalazł swoje pierwotne 
źródło w tekstach Francisa Fukuyamy6. Był to impuls intelektualny 
trzeciej fali redefinicji normatywnej. Wszelako impulsem, nazwijmy 
go świadomościowym, stała się „euforia postzimnowojenna”. Trzecia 
fala redefinicji normatywnej jest już wypełniona treściami nie tyl-
ko kontestacji dyspozycji normatywnych, ale już treściami względ-
nie koherentnie sformułowanych neowartości. Dokonał się proces 

6	  Zob. F. Fukuyama, Budowanie państwa. Władza i ład międzynarodowy w XXI 
wieku, tł. J. Serwański, Poznań 2005; tenże, Koniec historii, tł. T. Bieroń – 	
M. Wichrowski, Kraków 2009.

d i a lo g m i ę d z yp o ko l e n i o w y i  p r o c e s r e p l i k ac j i…



116

wa l d e ma r u r b a n i k

ideologizacji „herezji społecznej”. Zakończył się, bowiem proces wy-
łaniania elit politycznych, które zgodnie z koncepcją Eisenstadta, będą 
miały na celu, w drodze ostrej walki politycznej, spowodować przej-
ście „herezji społecznej” w stan idei konfirmowanej7. Na tym etapie 
proces ten nie został jeszcze zakończony – herezja społeczna nie za-
stąpiła idei konfirmowanej. Natomiast dokonał się już proces koncep-
tualizacji ideologii neowartości.

Czwarta fala procesu, o którym mowa, trwa. Jest ona wyznaczona 
przejęciem dominacji w sporej części społeczeństw, szczególne euro-
pejskich, przez elity polityczne wyrosłe z ruchów kontestatorskich lat 
sześćdziesiątych i siedemdziesiątych XX wieku. Jest to w istocie rzeczy 
trwający proces instytucjonalizacji „herezji społecznej” (w zasadzie 
już ideologii), bowiem proces jej przejścia w stan idei konfirmowa-
nej, choć bardzo już zaawansowany, nie dobiegł końca. Wprawdzie 
nowy porządek normatywny, leżący u  jej podstaw jest względnie 
kompletny i  skutecznie ekspansywny, jednak tradycyjne wartości 
dotychczasowego porządku społecznego – ancien régime, jak chcieliby 
go widzieć propagatorzy nowego ładu – współistnieją z neowartościa-
mi, bowiem nie zostały jeszcze zastąpione ani wyparte ze społecznej 
świadomości, choć są już dość mocno osłabione w wyniku bardzo 
ostrej walki politycznej. Mówię „walka polityczna”, choć w  istocie 
rzeczy jest to brutalna wojna, której epicentrum jest zlokalizowane 
w sferze ontologicznej. Cechą charakterystyczną trwającej fali redefi-
nicji normatywnej jest jej przechodzenie ze stanu pełnowymiarowego 
konfliktu wartości w stan totalitaryzmu hybrydowego. 

Ten nieco przydługi wstęp, uwzględniając nawet jego syntetycz-
ny charakter dla omawianych zagadnień, był o tyle uzasadniony, że 
to właśnie dynamika przebiegu i  stopień afirmacji aksjologicznych 
wyznaczników redefinicji normatywnej, będących udziałem współ-
czesnej młodzieży polskiej i  jej rodziców, był jednym z wątków po-
znawczych projektu badawczo-rozwojowego „Młodzież 4.0”. Kilkoma 
refleksjami, będącymi skutkiem analiz wyników badań ilościowych 
zrealizowanych w ramach przywołanego projektu, chciałbym podzie-
lić się z Czytelnikiem niniejszego tekstu8, który jest swego rodzaju 

7	  S.N. Eisenstadt, Utopia i nowoczesność...
8	  Łącznie, w ramach zadania badawczo-rozwojowego, sfinansowanego przez 



117

kontynuacją rozważań i ustaleń empirycznych zaprezentowanych 
w publikacji, która ukazał się nakładem wydawnictwa Bernardinum9. 
Impulsem powrotu do tej problematyki, było jedno z moich wystą-
pień, w trakcie którego prezentowałem ustalenia i wnioski dotyczące 
replikacji pokoleniowej czterech wartości – wiary; małżeństwa; życia 
ludzkiego; patriotyzmu. Z analizy danych wynikało, ponad wszelką 
wątpliwość, że w przypadku analizowanych zmiennych można mówić 
o nieomal pełnej ich replikacji pokoleniowej. Pojawiło się wówczas 
dość oczywiste pytanie o to, czy replikacja pokoleniowa dotyczy także 
innych wartości i jaki wpływ na nią posiada wartość przedmiotowa 
trwającej redefinicji normatywnej? Niniejszy tekst jest próbą odpo-
wiedzi na to właśnie pytanie. Podobnie jak w przywołanym procesie 
wyjaśniania, wyznaczyłem płaszczyzny korelacyjne pomiędzy dwo-
ma badanymi grupami (młodzież; rodzice/opiekunowie) w układzie 
przedmiotowym trzech zmiennych globalnych – percepcja autoryte-
tu; wyznaczniki sensu życia; wyznaczniki jakości życia. Pozwolę sobie, 
nieco apriorycznie, zaprezentować jedynie wybrane, najbardziej wyra-
ziste egzemplifikacje wyników badań, bowiem prezentacja ich całości 
w analizowanym obszarze, znacząco przekraczałaby ramy tego opra-
cowania. Ów aprioryzm ma również, poza praktycznym, uzasadnienie 
metodologiczne, ponieważ przy formułowaniu wniosków posługuję 
się zobiektywizowanym i zunifikowanym narzędziem analitycznym tj. 

Ministerstwo Edukacji i Nauki, badaniami ilościowymi objęto 25000 dzieci 
i młodzieży w przedziale wiekowym od 15 do 25 roku życia. Dodatkowo 
badaniom poddano kohortę rodziców i opiekunów młodych Polaków na 
poziomie N = 1700. Dało to szansę korelacyjnego zweryfikowania intuicji 
poznawczych w zakresie występowania (bądź nie występowania) zjawiska 
replikacji pokoleniowej dyspozycji normatywnych i odpowiadającym 
im wartości. Dla potrzeb tego procesu weryfikacji, wyodrębniłem 
z zagregowanego zbioru danych ilościowych dwie grupy kontrolne. Pierwszą 
tworzy młodzież w przedziale wiekowym 18-25, drugą zaś jej rodzice. Oba 
zbiory danych liczą po 1700 jednostkowych pomiarów. Analiza danych opiera 
się na prostych rozkładach kategorialnych zmiennych oraz na zastosowaniu 
współczynnika kontyngencji Pearsona.

9	  W. Urbanik, Redefinicja normatywna i replikacja pokoleniowa wartości 
w procesie wychowania. Wybrane konteksty poznawcze projektu „Młodzież 
4.0”, w: Wychowanie. Zagubiona wartość współczesnej cywilizacji 
(Pogranicza 9), red. P. Walewski, Pelplin 2024, 151-180.

d i a lo g m i ę d z yp o ko l e n i o w y i  p r o c e s r e p l i k ac j i…



118

wa l d e ma r u r b a n i k

wartościami współczynnika kontyngencji Pearsona. Prezentacja wy-
ników badań zostanie przeprowadzona wraz z wnioskowaniem we-
ryfikacyjnym w układzie wskazanych powyżej zmiennych globalnych.

Postrzeganie autorytetu.

W tej części opracowania, która jest w istocie rzeczy poświęcona pre-
zentacji wybranych wyników badań i ukonstytuowanych na ich pod-
stawie wniosków, nie zamierzam ekstensywnie poddawać eksplikacji 
poszczególnych rozkładów zmiennych cząstkowych. Skupię się zatem 
jedynie na formułowaniu spostrzeżeń i wniosków uznając, że wizu-
alizacje owych rozkładów zmiennych są wystarczająco uprawomoc-
niające ich wartość przedmiotową.

Wykres 1. 
Która osoba z poniższej listy powinna być wg Pani/Pana autoryte-

tem dla młodzieży:

Opracowanie własne w projekcie „Młodzież 4.0”.



119

To, co zwraca uwagę i co należy traktować jako wyznacznik zasadni-
czych różnic w pojmowaniu źródeł autorytetu, występujących pomię-
dzy dwoma, badanymi kohortami, to znaczący rozdźwięk pomiędzy 

„lokowaniem” źródeł autorytetu w obrębie rodziny. Wyraźnie widać, 
że dla młodzieży członkowie najbliższej rodziny nie są źródłem au-
torytetu w takim stopniu, jak ma to miejsce w przypadku rodziców 
badanej młodzieży. Kolejnym wyznacznikiem różnic pokoleniowych 

– powiedziałbym, dramatycznym wręcz – jest brak afirmacji wśród 
młodzieży dla roli nauczyciela jako źródła autorytetu. Innymi słowy, 
nauczyciel nie pełni już roli autorytetu dla młodych Polaków. Podob-
nie rzecz się ma w sposobie postrzegania roli księdza i osoby duchow-
nej jako źródła autorytetu. 

Wykres 2.
Co w największym stopniu zawdzięcza Pani/Pan swoim dziadkom:

Opracowanie własne w projekcie „Młodzież 4.0”.

d i a lo g m i ę d z yp o ko l e n i o w y i  p r o c e s r e p l i k ac j i…



120

wa l d e ma r u r b a n i k

W odniesieniu do roli dziadków w omawianym kontekście należy 
zauważyć, że – pomimo ogólnego spadku znaczenia członków rodzi-
ny jako źródeł autorytetu – dziadkowie pozostają dla młodych ludzi 
swego rodzaju ostoją i autorytetem w kwestii zasad moralnych w ta-
kim samych stopniu, jak dla pokolenia rodziców. Natomiast w kilku 
pozostałych, analizowanych kategoriach, rzecz się ma zgoła odmien-
nie. Dotyczy to głównie takich dyspozycji normatywnych jak miłość 
do ojczyzny, zasady wiary i religijność, zasady dobrego wychowania.

Można przyjąć w pewnym uproszczeniu, że w pokoleniu badanej 
młodzieży nastąpił proces dewaluacji wielu ról społecznych (w tym 
rodzinnych), które dla pokolenia rodziców były w sposób oczywisty 
i naturalny ex definitione źródłem autorytetu. Ma to swoje przyczyny, 
uwarunkowania oraz skutki, których omówienie pozwolę sobie przed-
stawić w części poświęconej podsumowaniu i wnioskom.

Wyznaczniki jakości życia

Istotnym, w kontekście celów procesu wyjaśniania, jawi się pytanie 
o to, co dla młodzieży jest wyznacznikiem jakości życia, sukcesu, co 
jest wartością pożądaną i czy występują w tym względzie różnice po-
koleniowe? W badaniu wykorzystano siedemnaście, zróżnicowanych 
aksjologicznie wyznaczników jakości i życia postulowanej i percepo-
wanej. Z oczywistych względów zaprezentuję jedynie wybrane z nich. 
Otóż, jak wynika z analizy danych, wysoką jakość życia młodzieży de-
finiują takie wyznaczniki, jak: zabawa i konsumpcja (48,7% wskazań), 
osiągnięcie sukcesu zawodowego i wysoki standard życiowy (55,5%), 
przyjemność i ekscytujące wrażenia (52,7%) oraz dążenie do realiza-
cji własnych planów (57,2%).



121

Wykres 3.
Wyznacznik jakości życia (najwyższy odsetek wskazań młodzieży)

Opracowanie własne w projekcie „Młodzież 4.0”.

Najmniej pożądane w osiąganiu wysokiej jakości życia są według 
młodzieży: dążenie do zbawienia (34,6) oraz poczucie działania na 
rzecz Ojczyzny (39,4). Ciekawą tendencją zaobserwowaną w badaniu 
jest bardzo wysoki odsetek młodzieży nie posiadającej zdania, zwłasz-
cza w obszarze postaw, zachowań i preferencji o konotacji aksjonor-
matywnej. Zakres przedmiotowy badań w projekcie „Młodzież 4.0” 
został wyznaczony bardzo szeroko, ale jedynie w odniesieniu do sfe-
ry par excellence normatywnej owa tendencja do ambiwalencji, a tak-
że brak sprecyzowanych poglądów, jest tak wyraźnie obserwowalna. 
Może to wynikać ze swoistej dezorientacji i zagubienia normatywnego 
młodzieży, ale także może być skutkiem głębszych procesów i zjawisk, 
o których słów kilka w zakończeniu.

d i a lo g m i ę d z yp o ko l e n i o w y i  p r o c e s r e p l i k ac j i…



122

wa l d e ma r u r b a n i k

Wykres 4.
Wyznacznik jakości życia (najniższy odsetek wskazań młodzieży)

Opracowanie własne w projekcie „Młodzież 4.0”.

Traktując wyniki badań dotyczące wyznaczników jakości życia mło-
dzieży i rodziców en block można pokusić się, już na tym etapie, o kil-
ka spostrzeżeń. Otóż wyraźnie widać skoncentrowanie preferencji 
aksjologicznych młodzieży na indywidualnych, partykularnych wy-
znacznikach definiujących wysoką jakość życia. Związane są one albo 
z hedonistycznym przeżywaniem przyjemności, albo z osiąganiem 
sukcesu wyznaczonego poprzez dość merkantylne aspekty życia, ta-
kie jak konsumpcjonizm, wysoki standard życia czy kariera zawo-
dowa. Oczywiście na ma w tym nic złego, jednakowoż bardzo silne 
skoncentrowanie preferencji młodych ludzi na tych aspektach jakości 
życia z jednoczesną deprecjacją takich jej wyznaczników jak szczęś-
cie rodzinne, działanie dla dobra wspólnego, różnorodne i różnie 
zdefiniowane aspekty duchowości życia człowieka, może prowadzić 
do licznych zakłóceń i dysfunkcji zarówno w wymiarze indywidual-
nym życia młodego człowieka, jak i wymiarze życia zbiorowego. Co 
ważne, preferencje młodzieży w omawianym względzie, dość istot-
nie odbiegają od preferencji rodziców, co może wskazywać na brak 
występowania zjawiska replikacji pokoleniowej wartości, a co za tym 
idzie, pośrednio może wskazywać na dysfunkcję procesów wycho-
wania i socjalizacji.



123

Wyznaczniki sensu życia

W badaniu tego aspektu życia młodzieży, wykorzystano trzynaście, 
zróżnicowanych aksjologicznie wyznaczników sensu życia. Podobnie 
jak w przypadku preferowanych wyznaczników jakości życia, zapre-
zentuję jedynie wybrane preferencje badanych w omawianym wzglę-
dzie. 

Jak wynika z analizy danych, sens życia młodzieży definiują głównie, 
takie jego wyznaczniki jak: własny styl i bycie sobą (52,2% wskazań) 
bogactwo wrażeń i doświadczeń (51,1); pieniądze, dobrobyt, komfort 
życia (49,5). Wyznaczniki o najmniejszym znaczeniu w wyznaczaniu 
sensu życia to: wiara w jakąś wielką ideę (34.0) oraz głęboka wiara 
religijna (35,9). 

Wykres 5.
Wyznacznik sensu życia (najwyższy odsetek wskazań młodzieży)

Opracowanie własne w projekcie „Młodzież 4.0”.

Podobnie jak w przypadku jakości życia, tak i w odniesieniu do wy-
znaczników sensu życia, obserwowalna jest zarówno ambiwalencja 
postaw, jak i brak sprecyzowanych poglądów w analizowanym obsza-
rze, będące udziałem ponad jednej trzeciej badanej młodzieży. Róż-
nica jest tylko taka, że w przypadku próby definiowania sensu życia, 

d i a lo g m i ę d z yp o ko l e n i o w y i  p r o c e s r e p l i k ac j i…



124

wa l d e ma r u r b a n i k

ta swoista dezorientacja młodzieży jest większa, niż miało to miejsce 
w odniesieniu do jakości życia. Jest to o tyle uzasadnione i zrozumiałe, 
że kategoria „jakości życia” odnosi się do subiektywnego postrzegania 
i percepowanej satysfakcji z życia i tego, co owo zadowolenie konsty-
tuuje. Zatem, stosunkowo łatwo jest zdefiniować własne preferencje 
i oczekiwania względem spodziewanej jakości życia. Znacznie trud-
niejszym jest odniesienie do bardziej uniwersalnej, funkcjonującej na 
wyższym poziomie ogólności i abstrakcyjności, kategorii pojęciowej 

„sens życia”. Zdecydowanie większa jest (traktując łącznie wyniki badań 
z uwzględnieniem wszystkich, trzynastu wyznaczników) antynomia 
postaw i opinii prezentowanych przez młodzież i rodziców. W przy-
padku jakości życia, w większości jej wyznaczników występowały 
istotne statystycznie różnice. W przypadku sensu życia, owe znaczą-
ce różnice występują w odniesieniu do wszystkich zaproponowanych 
w badaniu, trzynastu kryteriów definicyjnych. Zatem trudno mówić 
w tym przypadku o jakkolwiek replikacji pokoleniowej wartości. Ina-
czej rzecz ujmując, młodzi ludzie, nieomal zupełnie inaczej definiują 
i postrzegają sens życia niż ich rodzice.

Wykres 6.
Wyznacznik sensu życia (najniższy odsetek wskazań młodzieży)

Opracowanie własne w projekcie „Młodzież 4.0”.



125

Rekapitulując, preferencje młodzieży w sposobie definiowania sen-
su życia, abstrahując od tego, że zasadniczo różnią się od preferencji 
rodziców, są skoncentrowane na tym, co indywidulane i partykularne. 
W zasadzie można przyjąć, że ich sens życia wyznacza głownie indy-
widualizm w gromadzeniu doznań, doświadczeń, zasobów, dobro-
byt i związany z nim komfort życia. W pewnym uproszczeniu można 
przyjąć, że preferowany sens życia młodzieży koncentruje się w świecie 
materii, przy jednoczesnym znaczącym zdeprecjonowaniu świata idei.

Zakończenie i wnioski

Poczyniłem już kilka spostrzeżeń i konstatacji odnoszących się do 
wskazanych na początku tego tekstu, problemów poznawczych, dla-
tego też pozwolę sobie na dość syntetyczne sformułowanie wniosków. 
Prezentowana problematyka jest na tyle złożoną, że formułowanie 
jednoznacznych i rozstrzygających wniosków byłoby przejawem za-
równo dyletanctwa metodologicznego, jak i swoistej pychy badacza, 
który „ponad wszelką” wątpliwość „wie” i „rozumie” istotę analizo-
wanych zjawisk i procesów. Nie posiadając takiej pewności, ale też 
nie będąc zupełnym dyletantem metodologicznym, traktuję poniż-
szą refleksję jedynie jako głos w dyskusji i pewną propozycję ustaleń 
w analizowanym zakresie. 

Po pierwsze, we wszystkich kontekstach przemian wartości towa-
rzyszących współczesnej młodzieży polskiej, wysoce prawdopodob-
nym jest, że doświadcza ona swoistej dezorientacji normatywnej, 
a nawet zagubienia. Znacząca cześć badanej młodzieży nie posiada 
wyrobionych poglądów odnoszących się do sfery aksjonormatywnej. 
Jednocześnie, jak wynika z badań – również tych, nieprezentowanych 
w tym artykule, a zrealizowanych w ramach projektu „Młodzież 4.0” 

– trwa w rodzinach dialog, którego przedmiotem są również kwestie 
normatywne, a często wręcz kwestie z pogranicza ontologii. Dlacze-
go zatem młodzież jakby stoi „na rozdrożu wartości”? Moja propozy-
cja odpowiedzi na to pytanie tkwi w próbie zrozumienia totalitarnej 
mechaniki trwającej redefinicji normatywnej. Otóż nie jest tak, że 
neowartości są jakąś pluralistyczną propozycją dla podmiotowego 

d i a lo g m i ę d z yp o ko l e n i o w y i  p r o c e s r e p l i k ac j i…



i wolnego człowieka. Są one bowiem nakazem, są „jakobińską” dy-
rektywą, wobec której, jednostka nie posiada alternatywy. Są nakazem 
poprawności politycznej, są nakazem nowoczesności, cokolwiek ona 
znaczy. Wywierana jest bardzo silna presja na ich afirmację, choćby 
pozorną. Ich kanony są obowiązujące w przestrzeni publicznej, a nie-
stosowanie się do nich prowadzi do ostracyzmu społecznego, a nawet 
do kryminalizacji postawy opozycyjnej względem nich. W toczącej 
się ostrej walce dwóch, antypodycznie różnych systemów wartości, 
jednostka zaczyna funkcjonować w dwóch różnych światach warto-
ści – oficjalnym (neowartości) i prywatnym (tradycyjne wartości). To 
swoista dwubiegunowa choroba aksjologiczna. Ten stan rzeczy jest 
trudny dla ludzi dorosłych, więc trudno się dziwić, że młodzież też 
ma kłopoty z jego zrozumieniem i akceptacją. Może właśnie w tym 
tkwi źródło dezorientacji normatywnej młodego pokolenia Polaków? 
Może to ci, spośród młodych ludzi, którzy jeszcze nie dokonali wybo-
ru, nie zdecydowali, który system wartości będzie osią ich odniesień 

Po drugie, wydaje się, że spora część młodzieży dokonała już tego 
wyboru. Wśród młodzieży dominują bowiem preferencje normatyw-
ne, które w  zdecydowanej większości zlokalizowane są w  aspekcie 
materialnym życia człowieka, przy jednoczesnej deprecjacji, a często 
wręcz odrzucenia aktywności, choćby intelektualnej, w świecie idei. 
Ten wybór dokonał się najdogłębniej w sferze jakkolwiek pojmowa-
nego sacrum. Wiara i transcendencja nie posiadają żadnego znacze-
nia dla ponad połowy badanej młodzieży, ani jak chodzi o  jakość 
życia, ani też sens tegoż. Ta cześć młodzieży jest całkowicie nieomal 
skoncentrowana na swoim indywidualizmie. 

Po trzecie, mimo tego, że rodzice badanej młodzieży preferują 
w większości tradycyjne wartości, to nie można mówić o ich transmi-
sji pokoleniowej. Spora część badanej młodzieży posiada preferencje 
normatywne, całkiem odmienne od swoich rodziców.

Mam świadomość, że zaprezentowany tekst jest zaledwie zaprosze-
niem do dalszej dyskusji skoncentrowanej wokół zagadnień przeobra-
żeń aksjonormatywnych, przebiegających we współczesnym świecie, 
w tym wśród młodzieży polskiej. Mam nadzieję, że Czytelnik przyj-
mie owo zaproszenie.



127

Ks. Jan Kazimierz Przybyłowski, 
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego

„(…) nie należy wpatrywać się w palec,  
który wskazuje na księżyc”. 

Rola serca w dialogu interpersonalnym  
w perspektywie teologii stosowanej

Cytat użyty w tytule przedstawienia pochodzi z encykliki papieża 
Franciszka Dilexit nos1. Tekst poniższy jest wynikiem refleksji usy-
tuowanej w teologii stosowanej dążącej „do osiągnięcia całościowej 
syntezy”2, której celem jest poznanie człowieka w uwarunkowaniach 
jego codziennej egzystencji i w różnych kontekstach życia religijnego3. 
Przedmiotowa encyklika jest nie tylko inspiracją do zajęcia się tym 
tematem, ale jej treść pełni w tym przedstawieniu rolę źródła teolo-
gicznego, które z zasady jest „syntezą syntez”. 

1	  DN 57.
2	  DN 15.
3	  Jeżeli teologia jest słowem o Bogu/ nauką o Bogu, to jest to równocześnie 

słowo i nauka zrodzone ze słowa samego Boga. Nie można nigdy o tym 
zapominać, wnikając w poszczególne aspekty „naukowości teologii”. Dla 
każdej nauki i dla każdego rodzaju „naukowości” podstawowym pozostaje 
stosunek do rzeczywistości w prawdzie. Wszelka ludzka (naukowa) 
prawdziwość w teologii staje wobec pierwszeństwa prawdy Bożej. Dlatego 
św. Tomasz rozumiał teologię jako wiedzę podporządkowaną wiedzy 
Bożej (i wiedzy błogosławionych) w niebie: Sacra doctrina est scientia, ex 
principiis superioris scientiae, quae Dei et beatorum propria est, derivata 
(Św. Tomasz, Summa theologiae I, q. 1, art. 2). Jan Paweł II, Przemówienie 
wygłoszone z okazji sześćsetlecia Wydziału Teologicznego Uniwersytetu 
Jagiellońskiego, Kraków (8 VI 1987), 5, https://opoka.org.pl/biblioteka/W/
WP/jan_pawel_ii/przemowienia/krakow4_08071997.html (dostęp: 
24.06.2025).



128

j a n k a z i m i e r z p r z ybyło w s k i

Teologia – dialogiem człowieka z Bogiem

Pierwsza teza tego przedstawienia koncentruje się na dialogu nauko-
wym w obszarze nauk teologicznych: cała teologia jest dialogiem, czyli 
rozmową człowieka z Bogiem, ale również z drugim człowiekiem i ze 
społeczeństwem4. W tym kontekście przywołane słowa papieża Fran-
ciszka, aby „nie wpatrywać się w palec” można także rozumieć jako 
zachętę do prowadzenia „finalnej” refleksji teologicznej na temat ser-
ca, w której chodzi o dowartościowanie celu badań decydującym o za-
stosowanej metodzie do jego osiągnięcia. Jest to oczywiście wymóg 
powszechnie respektowany w nauce, gdyż precyzyjne sformułowanie 
problemu badawczego jest niezbędnym warunkiem dokonania wy-
boru właściwej metody jego osiągnięcia. Jednak w odniesieniu do te-
ologicznych badań, których celem jest poznanie roli serca w dialogu 
interpersonalnym, trzeba podkreślić, że dotychczas to właśnie meto-
da była ważniejsza niż cel, gdyż to rozum był traktowany jak „palec” 
wskazujący na „księżyc” – serce. Ta metafora odczytana w odniesieniu 
do teologicznej refleksji na temat roli serca w dialogu interpersonal-
nym pokazuje natomiast, że to dotychczasowe skupianie się na „pal-
cu”, czyli na logice myślenia rozumowego, utrudniało poszukiwanie 
i dochodzeniu do prawdy o sercu, czyli „księżycu”. Teologia niewiele 
uwagi i miejsca poświęcała badaniom skupionym na sercu, gdyż po-
zostawało ono w mało interesującej dla systematycznych badań teo-
logicznych sferze uczuć5.

4	  E. Schillebeeckx tak określa istotę tego dialogu: „Życie ludzkie jest dialogiem 
między Bogiem a człowiekiem, dialogiem dokonującym się w czynach. 
W dialogu tym jak gdyby świat materialny i historia umieszczone są przez 
Boga między Nim a nami jako przekład Jego wewnętrznego przemawiania 
do nas. Ten świat i historia są również środkami, w których i dzięki którym 
uwaga człowieka jest przyciągana do tego wewnętrznego głosu Boga, 
ale jednocześnie są one środowiskiem, w którym człowiek ma możność 
udzielania odpowiedzi na posłannictwo, którą stworzenie nałożyło na niego” 
(cyt. za C.J. van der Poel, W poszukiwaniu wartości ludzkich, 	
Warszawa 1979, 75).

5	  Papież Franciszek odwołuje się do refleksji Olegario González de Cardedal, 
teologa, który twierdzi, że „pod wpływem myśli greckiej, teologia przez 
długi czas relegowała ciało oraz uczucia do obszaru przed-ludzkiego, 
pod-ludzkiego lub do sfery pokusy prawdziwego człowieka. Niemniej, 



129

Przywołując nauczanie papieża Franciszka należy jednoznacznie 
podkreślić, że ta swoista „dewaluacja naukowa” serca, które jest „we-
wnętrznym centrum człowieka”6, ma swoje źródło:

(…) już w greckim i przedchrześcijańskim racjonalizmie, a także w post-
chrześcijańskim idealizmie oraz w różnych formach materializmu. Serce 
zajmowało niewiele miejsca w antropologii i jest pojęciem obcym dla 
wielkiej myśli filozoficznej. Preferowano inne pojęcia, takie jak rozum, 
wola czy wolność. Jego znaczenie jest nieprecyzyjne i nie przyznano mu 
konkretnego miejsca w życiu ludzkim. Być może dlatego, że nie było ła-
two umieścić go wśród „jasnych i wyraźnych” idei, lub ze względu na 
trudności związane z poznaniem samego siebie. Wydaje się, że rzeczy-
wistość najbardziej wewnętrzna jest również najdalsza od naszej wiedzy7.   

Z historii rozwoju myśli ludzkiej, badań naukowych i tworzenia wie-
dzy powszechnie dostępnej wynika, że naukę tworzyli wybitni twórcy, 
którzy potrafili łączyć naturalne uzdolnienia z wytrwałą i cierpliwą 

to, czego teologia nie rozwiązała na poziomie teoretycznym, znalazło 
swoje rozwiązanie w praktyce duchowości. Duchowość oraz religijność 
ludowa utrzymały silny związek z somatycznymi, psychologicznymi 
i historycznymi aspektami Jezusa. Droga krzyżowa, nabożeństwo do Jego 
ran, duchowość przenajdroższej krwi, nabożeństwo do serca Jezusa oraz 
praktyki eucharystyczne (…). Te elementy wypełniły luki teologii, zasilając 
wyobraźnię i serce, miłość i czułość do Chrystusa, nadzieję i pamięć, 
pragnienie oraz tęsknotę. Rozum i logika podążyły innymi ścieżkami” 
(Olegario González de Cardedal, La entraña del cristianismo, Salamanca 
2010, 70-71, cyt. za DN 63). 

6	  DN 10.
7	  Tamże. „Jest to ważne słowo dla filozofii i teologii, które dążą do 

osiągnięcia całościowej syntezy. Rzeczywiście, słowo „serce” nie może 
być wyczerpująco wyjaśnione przez biologię, psychologię, antropologię 
czy jakąkolwiek inną naukę. To jedno z pierwotnych słów, „które wskazują 
na rzeczywistość dotyczącą człowieka jako całości, jako osoby cielesno-
duchowej” [10]. Tak więc biolog, mówiąc o sercu, nie jest bardziej realistą, 
ponieważ widzi tylko jego część, a całość jest nie mniej, ale jeszcze 
bardziej realna. Również abstrakcyjny język nie mógłby mieć tego samego 
konkretnego a jednocześnie integrującego znaczenia. Jeśli „serce” prowadzi 
nas do najgłębszego wnętrza naszej osoby, to pozwala nam również 
rozpoznać siebie w całości, a nie tylko w jakimś odosobnionym aspekcie 
(DN 15)”.

r o l a s e r c a w d i a lo g u i n t e r p e r s o n a l nym…



130

j a n k a z i m i e r z p r z ybyło w s k i

pracą. Wokół tych osób, których można określić pojęciem: „mistrzo-
wie”, gromadzili się „uczniowie”. Ich zadaniem było zdobycie jak naj-
większej wiedzy, upowszechnianie jej i poszukiwanie możliwości 
kontynuowania badań. W tak rozumianej nauce najważniejszy był 
rozum i logika myślenia. Wybitni naukowcy i ich naśladowcy wnosili 
bardzo duży wkład w rozwój wiedzy, postęp technologiczny, w prze-
miany cywilizacyjne, czy społeczno-kulturowe społeczności ludzkich. 
W tak pojmowanej nauce, zdominowanej przez „logikę myślenia”, na 
dalszy plan schodził jednak człowiek, jako osoba ze swoją godnością 
i prawami, a także ze swoim „sercem”. Człowiek przez „zracjonali-
zowaną” naukę został uprzedmiotowiony, urzeczowiony: „Ludzie są 
w rękach rzeczoznawców” (Stanisław Jerzy Lec).

Również chrześcijaństwo od samego początku przemawiało do ów-
czesnych ludzi głosem rozumu. Należy jednak podkreślić, że w chrześ-
cijaństwie słaby rozum był zmuszany do pracy, aby przywrócić go jemu 
samemu dzięki wewnętrznej sile wiary, „która pozwala dostrzegać to, 
co on sam przeczuwa, ale z trudnością, ponieważ zewnętrzne uwa-
runkowania zaciemniają jego spojrzenie”8. Chrześcijaństwo wniosło 
zatem w naukę przede wszystkim otwarcie rozumu na wiarę ukie-
runkowującą człowieka na „serce”, które jest symbolem ludzkiego 

„centrum”. Jest ono związkiem ciała i duszy, związkiem wewnętrznej 
postawy i zewnętrznego działania. Człowiek w swoim sercu potrafi 
dostrzec, czy jego życie jest prawdziwe, a także czy w swoim „istnie-
niu” jest uczciwy. To serce pomaga człowiekowi, aby sam wobec sie-
bie i wobec Boga być „w porządku”. Dzieje się to wtedy, gdy człowiek 
podporządkowuje się badawczemu spojrzeniu Boga9.

Dlatego też ludzie nauki, środowiska naukowe, uniwersyte-
ckie, ludzie pióra i twórcy kultury, doświadczając sfery wiary dzięki 

8	  Chrześcijaństwo jest drogą, którą winniśmy podążać także pod prąd! Z kard. 
Josephem Ratzingerem, przewodniczącym Kongregacji Nauki Wiary, 
rozmawiali: Marek Lehnert, Bogumił Łoziński, Marcin Przeciszewski (KAI 
– lipiec 2004 r.), http://niedziela.pl/artykul/1491/Chrzescijanstwo-jest-droga-
ktora-winnismy (dostęp: 11.02.2025).

9	  L. Boros, Modlitwa chrześcijańska, Warszawa 1976, 88. Człowiek należy do 
świata stworzonego, ale tym, co zawiera jego wnętrze, „przerasta cały świat 
rzeczy, a wraca do tych wewnętrznych głębi, gdy zwraca się do swego serca, 
gdzie oczekuje go Bóg, który bada serce, i gdzie on sam pod okiem Boga 
decyduje o własnym losie” (KDK 14).



131

transcendencji prawdy, piękna i dobra, powinni stawać się naturalnymi 
sługami tajemnicy Boga, która się przed nimi odsłania i której powin-
ni być wierni. Ten wymóg wierności sprawia, że jako uczeni i artyści, 

„bez względu na przekonania, są powołani do tego, by pełnić funkcję 
sumienia krytycznego wobec tego wszystkiego, co człowieczeństwu 
zagraża lub go pomniejsza”10.

Już Ojcowie soborowi dostrzegli, że „rozwijające się nauki biolo-
giczne, psychologiczne i społeczne nie tylko pomagają człowiekowi 
do lepszego poznania samego siebie, ale wspierają go też w tym, by 
stosując metody techniczne wywierał bezpośrednio wpływ na ży-
cie społeczeństw”11. To swoiste „otwarcie się na świat” niesie jednak 
ze sobą bolesne podziały, ponieważ „społeczeństwo coraz bardziej 
zglobalizowane zbliża nas, ale nie czyni nas braćmi”12. Jesteśmy bar-
dziej niż kiedykolwiek osamotnieni w tym zmasowanym świecie, któ-
ry daje pierwszeństwo interesom indywidualnym, a osłabia wymiar 
wspólnotowy istnienia13. To poczucie osamotnienia współczesnego 
człowieka i niezdrowy indywidualizm prowadzą do tego, że dzisiaj 
ludzie – jak zauważa Franciszek: – „czują się bezpiecznie w bardziej 
kontrolowalnym obszarze inteligencji i woli, budując swoje systemy 
myślowe14. To prowadzi jednak do zamknięcia i wyrzuceniu serca 
z życia codziennego i preferowanie ludzkich zdolności i namiętności 
rozpatrywanych oddzielnie. Najdalej idącą konsekwencją odrzucenia 
serca w szeroko pojętej nauce, zwłaszcza humanistyce, jest zahamo-
wanie rozwoju idei osobistego centrum w życiu współczesnych ludzi, 

„w którym jedyną rzeczywistością, mogącą zjednoczyć wszystko, jest 
ostatecznie miłość”15.

10	 Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone z okazji sześćsetlecia Wydziału 
Teologicznego Uniwersytetu Jagiellońskiego…, n. 5, „L’ Osservatore 
Romano” 7 (1997).

11	 KDK 5.
12	 Benedykt XVI, Encyklika „Caritas in Veritate” (29 VI 2009), n. 19.
13	 Franciszek, Encyklika „Fratelli tutti” (4 X 2020), n. 12. 
14	 DN 10.
15	 Tamże. „Wyjątkowa moc serca pomaga nam zrozumieć, dlaczego mówi 

się, że kiedy odbiera się rzeczywistość sercem, można ją lepiej i pełniej 
poznać. To nieuchronnie prowadzi nas do miłości, do której serce jest zdolne, 
ponieważ miłość jest najbardziej intymnym czynnikiem rzeczywistości” 	
(DN 16).

r o l a s e r c a w d i a lo g u i n t e r p e r s o n a l nym…



132

j a n k a z i m i e r z p r z ybyło w s k i

Dialog interpersonalny w perspektywie wiary w Boga

Pojęcie dialogu należy traktować jako wartość analogiczną, gdyż może 
on być konfrontacją, wymianą, komparacją, rokowaniem (negocjacje), 
transakcją. Dialog można realizować w różnych formach, np. poprzez: 
spotkanie, korespondencję, konferencje, badania naukowe, rozmowy. 
Każda forma dialogu tworzy pewien obieg sposobów porozumiewania 
się (komunikacji) jego uczestników i tworzenia relacji. Dialog może 
być wykorzystywany w różnych sferach życia człowieka, a zwłaszcza 
w religii, nauce, edukacji, wychowaniu, kulturze, życiu społecznym, 
polityce, ekonomii. Niezbędnym warunkiem każdej formy dialogu, 
zwłaszcza dialogu interpersonalnego, jest zdolność jego uczestników 
do samorefleksji, czyli umiejętność wejrzenia w siebie, aby odkryć sens 
życia w każdym jego momencie, na jego istotnych i decydujących eta-
pach, jak również w chwilach jak najbardziej zwyczajnych. 

Jan Paweł II mówi tak:

„Kimże jest człowiek i jakież jest jego znaczenie? Cóż jest jego dobrem i cóż 
złem jego?” (Syr 18,8) – te pytania znajdują się w sercu każdego człowieka, 
czego dowodzi najlepiej fakt, że geniusz poetycki każdej epoki i każdego 
narodu, będący niejako proroctwem ludzkości, nieustannie stawia „poważ-
ne pytania” sprawiające, że człowiek jest rzeczywiście człowiekiem. Dlatego 
pytania o tożsamość człowieka i sens istnienia, które świadczą o głębokiej 
rozumności istnienia ludzkiego, pobudzają jego rozum i wolę do poszuki-
wania w wolności rozwiązania, które mogłoby nadać jego życiu pełny sens. 
I dlatego stanowią one najwyższy wyraz natury człowieka, a co za tym idzie, 
odpowiedź na nie jest miarą głębi jego zaangażowania we własne istnienie. 
Wtedy zwłaszcza, kiedy «przyczyna rzeczy» poddawana jest całościowym 
badaniom, poszukującym ostatecznej i wyczerpującej odpowiedzi, rozum 
ludzki dosięga swego szczytu i otwiera się przed religią. Religijność bowiem 
stanowi najwznioślejszy wyraz osoby ludzkiej, gdyż jest szczytem jego ro-
zumnej natury. Wypływa ona z głębokiego dążenia człowieka do prawdy 
i stanowi podstawę swobodnego i osobistego poszukiwania Boskości16.   

16	 Jan Paweł II, Audiencja generalna (19 X 1983, 1-2), „L’Osservatore Romano” 
10 (1983) 23-24. 



133

I ponadto dodaje:

„Aby poznać człowieka, człowieka prawdziwego, człowieka integralnego, 
trzeba poznać Boga”, powiedział Paweł VI, przywołując następnie słowa św. 
Katarzyny ze Sieny, która wyrażała w modlitwie tę samą myśl: „W Twojej 
naturze, wieczne Bóstwo, poznam moją naturę”17.   

„Gęsia skórka” – początek dialogu interpersonalnego

Papież Franciszek w encyklice Dilexit nos odwołał się do filozofii M. 
Heideggera:

Myśl musi zostać poruszona, zanim zacznie pracować z pojęciami lub w trak-
cie pracy nad nimi. Bez głębokiej emocji myślenie nie może się rozpocząć. 
Pierwszym obrazem mentalnym byłaby gęsia skórka. Pierwszą rzeczą, któ-
ra skłania do myślenia i zadawania pytań, jest głęboka emocja. Filozofia za-
wsze odbywa się w podstawowym stanie ducha18.   

17	 Paweł VI, Homilia na ostatniej sesji publicznej Soboru Watykańskiego II  
(7 XII 1965), AAS 58 (1966) 58.

18	 DN 16. Nauka jest dynamiczna, gdyż jej tworzywem jest wiedza (teoria), 
która nieustannie się rozwija. Na rozwój nauki wpływa także doświadczenie 
i praktyka. Każde działanie człowieka ma charakter twórczy i użyteczny. 
W twórczości należy wyraźnie podkreślić element ciekawości ludzkiej, 
która stoi od początku u podstaw całej nauki. Człowiek chce poznawać 
i rozumieć rzeczywistość, która go otacza, ale interesuje go również jego 
osoba i egzystowanie w świecie. Z ciekawości rodzi się dociekliwość, czyli 
zaplanowany sposób dochodzenia do istoty rzeczy i poznawania prawdy. 
Wiedza zdobyta w sposób doświadczalny i praktyczny nie jest jednak 
gotowym sposobem działania, dlatego potrzebna jest „czysta” teoria, dzięki 
której możliwe jest skonfrontowanie wiedzy doświadczalnej i praktycznej 
z wiedzą teoretyczną. J. Przybyłowski, Koncepcja psychologii pastoralnej, 
w: J. Przybyłowski – E. Robek – B. Szostek, Pastoraliści w dialogu 
z człowiekiem współczesnym. Studium z zakresu psychologii pastoralnej, 
Warszawa 2013, 30-31.

r o l a s e r c a w d i a lo g u i n t e r p e r s o n a l nym…



134

j a n k a z i m i e r z p r z ybyło w s k i

Z pełną odpowiedzialnością można w tym miejscu dodać, że rów-
nież teologia stosowana wymaga odpowiedniego stanu ducha bada-
cza, aby mógł zagłębić się w słowo objawienia19. 

Następnie papież Franciszek dodaje:

I tu jawi się serce, które „jest gospodarzem stanów umysłu, funkcjonuje jako 
«strażnik stanu umysłu». «Serce» słucha niemetaforycznie «cichego głosu» 
bytu, pozwalając się przez niego temperować i determinować20.

Dialog – relacje interpersonalne

Papież Franciszek zwraca dalej uwagę na to, że 

serce umożliwia każdą autentyczną więź, ponieważ relacja, która nie jest 
budowana sercem, nie jest w stanie przezwyciężyć rozdrobnienia indywi-
dualizmu: przetrwałyby tylko dwie monady, które zbliżają się do siebie, ale 
nie tworzą prawdziwej więzi”21   

I konkluduje: 

Widzimy zatem, że w sercu każdego człowieka zachodzi paradoksalny zwią-
zek między dowartościowaniem siebie a otwartością na innych, między 

19	 „Św. Teresa od Dzieciątka Jezus w liście do ojca Adolphe’a Roullanda 
pisała: Droga moja jest wyłącznie drogą ufności i miłości; nie rozumiem 
dusz, które boją się tak tkliwego Przyjaciela. Kiedy czytam niekiedy traktaty 
duchowne, w których doskonałość ukazana jest poprzez liczne przeszkody, 
osaczona mnóstwem złudzeń, mój biedny, mały umysł męczy się szybko, 
zamykam uczoną księgę, która zamęt wywołuje w mej głowie, a serce 
napełnia oschłością i biorę Pismo święte. Wówczas wszystko staje się 
jasne i świetlane, jedno słowo otwiera przed duszą horyzonty nieskończone, 
doskonałość wydaje mi się tak łatwa; widzę, że wystarczy tyko uznać 
swoją nicość i oddać się jak dziecko w ręce dobrego Boga (Św. Teresa od 
Dzieciątka Jezus, List 203, do o. Roulland, 9 maja 1897 r., w: tenże, Pisma, 	
t. 1, Kraków 1971, 754, cyt. za DN 141).

20	 DN 16.
21	 DN 17.



135

bardzo osobistym spotkaniem z samym sobą a darem z siebie dla innych. 
Człowiek staje się sobą dopiero wtedy, gdy nabywa zdolności rozpoznawa-
nia drugiego, i spotyka się z drugim, który jest w stanie rozpoznać i zaak-
ceptować własną tożsamość22   

Te prawdy znane są od starożytności i wielu rozważnych myślicieli 
uznawało, że istoty ludzkiej nie można traktować jako sumy różnych 
zdolności, gdyż osoba ludzka stanowi świat 

duszy i ciała, z jednoczącym centrum, które nadaje znaczenie i ukierunko-
wanie wszystkiemu, czego dana osoba doświadcza23.

Dialog interpersonalny w perspektywie „słowa”

Papież Franciszek w swojej refleksji o sercu odwołuje się do Biblii: 

Biblia mówi, że żywe jest słowo Boże, skuteczne (…) zdolne osądzić 
pragnienia i myśli serca (Hbr 4,12). W ten sposób mówi nam o rdzeniu, 
o sercu, które kryje się za tym, co zewnętrzne, a nawet za powierzchow-
nymi myślami, które nas dezorientują24. 

W teologii stosowanej, której źródłem jest słowo objawione, podsta-
wowe pytanie brzmi: „Co było od początku, cośmy usłyszeli o Słowie 
życia, co ujrzeliśmy własnymi oczami i czego dotykały nasze ręce”25. 
Jakże można rękami dotknąć Słowa? 

Aby odpowiedzieć na to pytanie można sięgnąć do refleksji św. Au-
gustyna: 

Tylko dlatego, że Słowo ciałem się stało i zamieszkało wśród nas. To zaś 
Słowo, które stało się ciałem, aby można było Go dotknąć, stało się cia-
łem z Maryi Dziewicy; ale nie wtedy stało się Słowem, bo takim było 
na początku, mówi Jan. Patrzcie, jak list Jana potwierdza jego Ewangelię, 

22	 DN 18.
23	 DN 3.
24	 DN 4.
25	 BT 1 J 1,1.

r o l a s e r c a w d i a lo g u i n t e r p e r s o n a l nym…



136

j a n k a z i m i e r z p r z ybyło w s k i

której słowa właśnie usłyszeliście: Na początku było Słowo, a Słowo było 
u Boga. Może ktoś mógłby sobie pomyśleć, że to, co jest powiedziane 
o Słowie życia, odnosi się ogólnie do Chrystusa, a nie do Jego ciała, któ-
rego dotykano. Otóż zauważcie, co mówi święty Jan: Bo życie objawi-
ło się. A zatem Słowem życia jest Chrystus. A jak się objawiło to życie? 
Albowiem było ono na początku, ale nie było objawione ludziom, lecz 
było objawione aniołom, którzy je oglądali i spożywali jako swój chleb. 
Cóż jednak mówi Pismo? Chleb aniołów spożywał człowiek. A więc samo 
Życie objawiło się w ciele. Stało się tak dlatego, aby i oczy mogły ujrzeć 
rzeczywistość dostępną tylko sercu, by i serca zostały uzdrowione. Bo 
tylko serce może ujrzeć Słowo, ale ciało można dostrzec i oczami cia-
ła. Zostało nam dane ujrzeć Słowo: stało się Ono ciałem, które można 
oglądać, aby w ten sposób zostało w nas uzdrowione serce, byśmy nim 
mogli ujrzeć Słowo26.   

Niezbędnym warunkiem dialogu interpersonalnego w perspekty-
wie teologicznej jest zdolność jego uczestników do samorefleksji, czyli 
umiejętności wejrzenia w siebie, aby odkryć sens życia w każdym jego 
momencie, na jego istotnych i decydujących etapach, jak również 
w chwilach jak najbardziej zwyczajnych. W pojęciu dialog kryje się 
gr. wyraz logos, którego jednym ze znaczeń jest ‘słowo’. 

Według Benedykta XVI właściwe rozumienie „słowa”, które stoi 
u początku świata i człowieka, znajduje się w teologii św. Jana, któ-
ry w pierwszych słowach Ewangelii zawarł jego znaczenie w jednym 
zdaniu: Na początku było Słowo. W opisie stworzenia są natomiast po-
wtarzające się regularnie słowa: Bóg rzekł...” Świat zatem jest tworem 
Słowa, Logosu. Ten gr. termin oznacza ‘rozum, sens, słowo’. Według 
Benedykta XVI jest to Rozum stwórczy, przemawiający i objawiający 
samego siebie, który jest sensem i sam stwarza sens. Opis stworzenia 
pokazuje zatem prawdę, że świat jest wytworem stwórczego Rozu-
mu i że u początku wszystkiego jest miłość, wolność. Papież twierdzi:

Znajdujemy się tutaj w obliczu ostatecznej alternatywy, która występu-
je w dyspucie między wiarą a niewiarą: czy początkiem wszystkiego jest 
irracjonalność, brak wolności i przypadek, czy też początkiem istnienia 
jest rozum, wolność, miłość? Czy prymat należy do nieracjonalności, 

26	 Z komentarza św. Augustyna, biskupa, do Listu św. Jana (Traktat 1, 1. 3). 
Samo Życie objawiło się w ciele, w: Liturgia Godzin, t. 1, 1020-1022.



137

czy do rozumu? O to właśnie pytanie chodzi w ostatecznym rozrachun-
ku. Jako wierzący odpowiadamy opowiadaniem o stworzeniu, i wraz ze 
św. Janem: u początków jest rozum. U początków jest wolność. To nie 
tak, że w rozwijającym się wszechświecie w końcu, w jakimś małym za-
kątku kosmosu powstał przypadkiem także jakiś gatunek istoty żyjącej, 
zdolnej myśleć i próbować znaleźć w stworzeniu sens bądź mu go na-
dać. Gdyby człowiek był tylko takim przypadkowym wytworem ewo-
lucji w jakimś miejscu na obrzeżach wszechświata, wówczas jego życie 
byłoby pozbawione sensu lub wręcz zakłócałoby naturę. Jednak tak nie 
jest: u początków jest Rozum, Rozum stwórczy, boski. (…) u początków 
jest dobry Rozum, stwórcza miłość Boga27.

Istota dialogu interpersonalnego: 
„Serce ma swoje racje, których rozum nie zna”28

W stwierdzeniu, że „serce ma swoje racje, których rozum nie zna” 
kryje się odniesienie do „początku” człowieka stworzonego na obraz 
i podobieństwo Boga (Rdz 1,26). Serce umożliwia poznanie prawdy 
o Bogu – tak uważał Blaise Pascal, który twierdził, że człowiek zna 
prawdę nie tylko rozumem, ale także sercem. Pierwsze zasady znamy 
sercem i na próżno rozum sili się, by je zwalczyć lub ogarnąć. Można 
użyć tu mądrości aforyzmu, że „myśl nie jest nigdy wolna. Ograni-
czona jest horyzontem głowy” (Stanisław Jerzy Lec). 

W teologii stosowanej wykorzystuje się refleksję filozoficzną do po-
znania prawdy, posługuje się wiedzą z nauk świeckich, ale najważniej-
sza jest prawda Objawienia. Obok więc naturalnego rozumu, w teologii 
poznaje się przy pomocy wiary, dzięki której odkrywa się prawdy za-
wierające „tajemnice zakryte w Bogu”, objawione w Biblii i Tradycji. 
Filozofia i różne dyscypliny naukowe znajdują się na płaszczyźnie ro-
zumu przyrodzonego, natomiast wiara, oświecona i prowadzona przez 

27	 Benedykt XVI, Zmartwychwstanie Jezusa zakończeniem dzieła stworzenia 
i początkiem nowego życia. Homilia podczas Wigilii Paschalnej, 
23.04.2011, https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/homilie/
wigiliap_23042011.html (dostęp: 15.04.2024).

28	 B. Pascal, Myśli, Poznań 1921, 100.

r o l a s e r c a w d i a lo g u i n t e r p e r s o n a l nym…



138

j a n k a z i m i e r z p r z ybyło w s k i

Ducha, dostrzega w orędziu zbawienia „pełnię łaski i prawdy” (por.  
J 1,14). Objawienie wprowadza zatem w poznanie teologiczne prawdę 
uniwersalną i ostateczną, która pobudza ludzki umysł, aby poszerzał 
nieustannie przestrzeń swojej wiedzy zdobywanej dzięki rozumowi 
naturalnemu.

Forma dialogu interpersonalnego: 
długa jest droga wiodąca od rozumu do serca29

Benedykt XVI nauczał, że 

Bóg stworzył świat, aby istniało miejsce, gdzie On mógłby objawiać swo-
ją miłość i z którego odpowiedź miłości powracałaby do Niego. W obliczu 
Boga serce człowieka, który Mu odpowiada, jest większe i ważniejsze od 
całego ogromnego wszechświata materialnego, który z pewnością pozwala 
nam dostrzec coś z wielkości Boga30.

W swoim sercu („księżyc”) człowiek jest zdolny do dialogu z Bo-
giem, ale to rozum, któremu zmysły dostarczają informacji o świe-
cie próbuje skupić uwagę człowieka „na palcu”. Jeśli jednak człowiek 
skoncentruje się na „zmysłowo-rozumowym” poznaniu, to nie będzie 
zdolny do pojęcia tego, co jest z Ducha Bożego. Głupstwem mu się to 
wydaje i nie może tego poznać, bo tylko duchem można to rozsądzić31. 
Świat – co nie może przyjąć Ducha Prawdy, bo ani Go nie widzi, ani 
nie poznaje – spostrzega tylko jedną stronę rzeczy. Chrześcijanin zaś 
w głębinach swej duszy może trwać w radości poznania, gdyż żyje 

29	 Te słowa odnoszą się do filozofii Gottfrieda Wilhelma Leibniza, który 
zajmował się relacją między rozumem a sercem. W swojej myśli filozoficznej 
kładł nacisk na harmonię między rozumem a uczuciami. Uważał, że rozum 
i uczucia są dwoma różnymi, ale komplementarnymi aspektami ludzkiej 
natury, które powinny ze sobą współgrać.

30	 Benedykt XVI, Zmartwychwstanie Jezusa zakończeniem dzieła stworzenia 
i początkiem nowego życia. Homilia podczas Wigilii Paschalnej, 
23.04.2011, https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/homilie/
wigiliap_23042011.html (dostęp: 15.04.2024).

31	 Por. (BT) 1 Kor 2,14.



139

w zjednoczeniu z Ojcem i Jego Synem Jezusem Chrystusem. Ponie-
waż zmysły są ściśle związane z rozumem, dlatego człowiek, pragnący 
dotrzeć do swojego serca, potrzebuje uczuć, które do pewnego stop-
nia można „uduchowić”, dzięki czemu mogą stać się potencjałem sił 
żywotnych oddanych do dyspozycji rozumu i woli32. 

Poznawanie sercem jest bliskie teologii stosowanej, w której po-
szukuje się wiedzy o człowieku czerpanej z doświadczenia33. Teologia 
stosowana traktuje bowiem doświadczenie jako źródło prawdy, któ-
ra znajduje swoje „potwierdzenie” przez przywoływanie argumentów 
z Objawienia. W tej perspektywie można uznać praktyczność i funk-
cjonalność zachęty papieża Franciszka:

32	 Zob. J. Woroniecki, Pełnia modlitwy, Poznań 1982, 85-86; Uczucia nie mogą 
wprost poruszać rozumu i woli, gdyż istnieje między nimi dystans materii 
i ducha. Uczucia mogą natomiast przedstawić woli pewne dobra materialne 
lub pewne cechy dodatkowe dóbr duchowych, aby wola dzięki uczuciom 
wzmogła swe pragnienia. O. Filek, Modlitwa chrześcijańska, w: Powołanie 
człowieka. Ku odnowie życia wewnętrznego, red. E. Weron, 	
Poznań 1972, I, 127.

33	 „Św. Franciszek Salezy pozwalał oświecić się, przede wszystkim, przez 
prośbę Jezusa: «Uczcie się ode Mnie, bo jestem cichy i pokornego serca» 
(Mt 11,29). W ten sposób, mawiał, przez najprostsze i najzwyklejsze 
sprawy «kradniemy» Serce Pana: «Chcąc mu tedy służyć według jego 
upodobania, należy przykładać się z równą pilnością do rzeczy wielkich 
i wzniosłych, jak do rzeczy małych i niskich, ponieważ przez jedne 
i drugie możemy w równej mierze zdobyć miłością jego serce. (…) Te 
lekkie ofiary codzienne, jak ból głowy, ból zębów lub inne dolegliwości, 
dziwactwo męża lub żony, stłuczenie szklanki, czyjeś lekceważenie lub 
dąsy, zguba rękawiczek, pierścionka lub chusteczki, wczesne położenie 
się na spoczynek i ranne wstawanie na modlitwę i Komunię św., mały 
wstyd uczuwamy w wykonywaniu pewnych aktów pobożności wobec 
drugich, wszystkie te drobne przykrości, przyjęte i poniesione z miłością, 
zadowalają w wysokim stopniu dobroć Bożą». Ale ostatecznie, kluczem do 
naszej odpowiedzi na miłość Serca Chrystusa jest miłość bliźniego: «miłość 
stanowcza, stała, niezmienna, która nie rozwodząc się nad drobiazgami, ani 
nad przymiotami lub kondycją osób, nie podlega zmianom ani animozjom 
(…). Nasz Pan kocha nas nieustannie, cierpliwie znosi zarówno nasze wady, 
jak i niedoskonałości; musimy zatem czynić to samo wobec naszych braci, 
nigdy nie męcząc się znoszeniem ich»” (DN 178).

r o l a s e r c a w d i a lo g u i n t e r p e r s o n a l nym…



140

j a n k a z i m i e r z p r z ybyło w s k i

Potrzebujemy, aby wszystkie działania były poddane pod „polityczną do-
minację” serca, aby agresja i obsesyjne pragnienia znalazły spokój w więk-
szym dobru, które oferuje im serce, oraz w sile, jaką ma przeciwko złu; aby 
także inteligencja i wola oddały się na jego służbę, odczuwając i smakując 
prawdy, zamiast chęci ich zdominowania, jak często czynią to niektóre na-
uki; aby wola pragnęła tego większego dobra, które serce zna, a także aby 
wyobraźnia i uczucia pozwoliły się łagodzić przez bicie serca34.

Serce w kulturze dialogu interpersonalnego

Do przedstawienia tego problemu można wykorzystać refleksję ks.  
J. Pasierba, który tak widzi oddziaływanie wartości utrwalonych w pol-
skiej kulturze narodowej na integralny rozwój człowieka: 

W kulturze tradycyjnej zamkniętej występowało wiele zjawisk, które skła-
dały się na poczucie ładu i harmonii – tymi wartościami kultura tradycyjna 
obdarzała człowieka. Stosunek do innych ludzi i do świata był w dawnej kul-
turze uregulowany, unormowany poprzez obrzędy i wzory zachowań. Nawet 
procesy produkcyjne, zwłaszcza tej produkcji, która była wówczas najbar-
dziej powszechna, mianowicie rolniczej czy rzemieślniczej, były unormo-
wane obrzędami. Człowiek wiedział, na jakiego świętego ma wyjść w pole 
i siać, i na jakie święto Matki Boskiej powinien zacząć żniwa. Nie musieli 
mu o tym przypominać spikerzy telewizyjni. Także stosunki międzyludz-
kie, najważniejsze sprawy życia, śmierci, narodzin były unormowane trwa-
łymi obyczajami. Człowiek wiedział, jak powinien się oświadczyć i wiedział, 
jak się przygotować na śmierć (...). Był czas, gdy człowiek wiedział, że nie 
wolno pluć do wody, zdawał sobie sprawę, że nie należy rzucać na ziemię 
chleba; pouczano go również, jak się pisze list. Wszystko było właściwie 
określone. Te zachowania uważano za nieomylne (...). Człowiek zyskiwał 
przez to liczne dobrodziejstwa: spokój, harmonię i nieomylność za jedną 
tylko cenę – za cenę posłuszeństwa, za cenę podporządkowania się miejsco-
wemu kanonowi (...). W jakimś sensie człowiek czuł się jak w dzieciństwie, 
tzn. czuł się szczęśliwy, bo nie on te sprawy rozstrzygał. Czyniła to za niego 
kultura, wielka, opiekuńcza, ciepła i ludzka zrobiona na miarę ludzi, którzy 
w niej uczestniczyli. Kultura była ogółem zachowań się i ogółem wytworów 

34	 DN 13.



141

człowieka. Ciężar regulacji stosunku człowieka do siebie i do świata, i innych 
spoczywał nie na jednostce, ale na kulturze. Istniały wzorce na wszystkie 
okazje. Tak było w rodzinie, tak było w społeczeństwie, tak było w Kościele35.   

Człowiek dzisiejszy zmaga się z nowymi wyzwaniami, których źród-
łem jest rozwój nowoczesnych technologii. Doprowadził on do poja-
wienia się „anty-serca”. Jest to termin, którego użył papież Franciszek:

Anty-serce to społeczeństwo coraz bardziej zdominowane przez narcyzm 
i autoreferencyjność. W końcu dochodzi się do „utraty pragnienia”, ponie-
waż druga osoba znika z widnokręgu, a człowiek zamyka się we własnym 

„ja”, tracąc zdolność zdrowych relacji. (…) W rezultacie, stajemy się niezdol-
ni do przyjęcia Boga36.

Stajemy się niezdolni do odkrycia w sobie i w drugim człowieku 
„boskiego” czynnika. Tę trudną sytuację może zmienić budowanie 
wokół siebie „gościnnego domu”, który pomaga przyjąć to, co boskie 
w człowieku37.

Według papieża Franciszka w erze sztucznej inteligencji do ocale-
nia człowieczeństwa należy na nowo dowartościować kulturę, której 
wyrazem są „poezja i miłość”:

To, czego żaden algorytm nigdy nie będzie mógł pomieścić, to na przykład 
ten moment z dzieciństwa, który pamięta się z czułością i który, mimo upły-
wu lat, wciąż się powtarza w każdym zakątku planety. Myślę o sklejaniu brze-
gów domowych pierożków za pomocą widelca, wraz z naszymi mamami czy 
babciami. To właśnie ten moment kulinarnej nauki, w połowie drogi między 
zabawą a dorosłością, kiedy bierze się na siebie odpowiedzialność za pracę, 
aby pomóc drugiej osobie. Podobnie jak ten z widelcem, mógłbym przy-
toczyć tysiące drobnych szczegółów, które tworzą biografie każdego z nas: 
rozśmieszanie żartem, rysowanie pod światło na szybie okna, pierwszy mecz 
piłki nożnej rozegrany szmacianą piłką, przechowywanie robaczków w pu-
dełku po butach, suszenie kwiatu między kartkami książki, opiekowanie się 
ptakiem, który wypadł z gniazda, wypowiadanie życzenia odrywając płatki 
stokrotki. Wszystkie te drobne szczegóły, zwykłe-niezwykłe, nigdy nie będą 

35	 J. Pasierb, Szkice o kulturze, Pelplin 1982, 34-35.
36	 DN 17.
37	 Por. tamże.

r o l a s e r c a w d i a lo g u i n t e r p e r s o n a l nym…



142

j a n k a z i m i e r z p r z ybyło w s k i

mogły znaleźć się wśród algorytmów. Ponieważ widelec, żarty, okno, piłka, 
pudełko po butach, książka, ptak, kwiat… polegają na czułości, którą się 
zachowuje w pamięci serca38.

Serce w dialogu Kościoła i społeczności ludzkiej

Pod wpływem przemian w świecie zmieniły się również warunki wy-
pełniania przez Kościół jego misji. Trafnie ujął to Jan Paweł II wska-
zując na wspólnotę, jaką jest rodzina parafialna: „Parafio, szukaj siebie 
i znajdź siebie poza sobą”, to znaczy w miejscach, gdzie żyją ludzie39. 
Należy jednak uznać prawdę, że Kościół jako wspólnota zbawcza, nie 
powinien kroczyć za współczesnym człowiekiem, ale to człowiek musi 
podążać za Kościołem40. W tym kontekście należy również rozumieć 
zasadę, że „człowiek jest drogą Kościoła”41. Kościół ma bowiem słu-
żyć dzisiejszemu człowiekowi, poznawać jego potrzeby, problemy, nie 
zmieniając jednak celu, który wyznaczył mu Chrystus: jest on sakra-
mentem zbawienia42. 

Jan Paweł II uczy nas w swojej encyklice:

Jezus Chrystus jest tą zasadniczą drogą Kościoła. On sam jest naszą drogą 
«do domu Ojca» (por. J 14, 1nn.). Jest też drogą do każdego człowieka. Na 

38	 DN 20.
39	 Benedykt XVI, Rodzina chrześcijańska wspólnotą wychowania i wiary. 

Przemówienie do uczestników Kongresu Diecezji Rzymskiej (6 VI 2005), 
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/przemowienia/
rodzina_06062005.html (dostęp: 4.04.2025).

40	 Papież Franciszek dał takie świadectwo: „W czasie innego lotu jeden 
z dziennikarzy zapytał mnie, czy jeżeli wyciągnę rękę do różnych 
popularnych ruchów społecznych, to Kościół wciąż będzie za mną podążał? 
Odpowiedziałem mu, że to ja jestem tym, który podąża za Kościołem. 
W tym kontekście myślę, że się nie mylę”. Franciszek odpowiada na zarzuty, 
że jest antychrystem, antypapieżem i komunistą, http://www.deon.pl/religia/
kosciol-i-swiat/z-zycia-kosciola/art,23583,franciszek-odpowiada-na-zarzuty-
ze-jest-antychrystem-antypapiezem-i-komunista.html (dostęp: 12.12.2024). 

41	 RH 14. 
42	 KK 1.



143

tej drodze, która prowadzi od Chrystusa do człowieka, na tej drodze, na 
której Chrystus «jednoczy się z każdym człowiekiem», Kościół nie może 
być przez nikogo zatrzymany. Domaga się tego doczesne i wieczne dobro 
człowieka. Kościół ze względu na Chrystusa, z racji tej tajemnicy, która jest 
własnym życiem Kościoła, nie może też nie być wrażliwy na wszystko, co 
służy prawdziwemu dobru człowieka – jak też nie może być obojętny na 
to, co mu zagraża43.   

W dzisiejszym świecie człowiek musi zatem znaleźć w Kościele 
przestrzeń do obrony poniekąd przed samym sobą: przed złym uży-
ciem swej wolności, przed zmarnowaniem wielkiej historycznej szansy 
dla podążania drogą Prawdy, która wyzwala. Kościół posiada auto-
rytet, który uznają nawet osoby ze środowisk „laickich”. Zmiana sy-
tuacji zewnętrznej spowodowała, że Kościół jest krytykowany nawet 
przez swoich członków, a bardzo często dyskredytowany przez osoby 
usposobione wrogo do wiary. Dlatego ludzie Kościoła powinni umieć 
zdobyć się na discernimento: akceptować to, co w każdej krytyce może 
być słuszne44. 

Współczesny Kościół nie jest jednak przygotowany na przyjęcie 
krytyki. W pewnym sensie obronną postawę ludzi Kościoła, zwłasz-
cza hierarchii, wobec zachodzących przemian zewnętrznych, można 
tłumaczyć trwaniem przy konserwatyzmie, który oznacza miłość do 
skarbów zdobytych przez kulturę wieków. Dalej konserwatyzm to wy-
ciąganie doświadczeń z przeszłości i popieranie tego, co swoją dobroć 
już wykazało w przeszłości, dlatego siłą konserwatyzmu jest opieranie 

43	 RH 13. 
44	 Jan Paweł II, Przemówienie do Konferencji Episkopatu Polski, biskupów 

z zagranicy 
oraz do przełożonych zgromadzeń zakonnych (Warszawa, 9 czerwca 
1991 r.), 3, w: https://www.zyciezakonne.pl/dokumenty/kosciol/
jan-pawel-ii/jan-pawel-ii-przemowienia-i-homilie/jan-pawel-ii-
przemowienia-i-homilie-do-osob-konsekrowanych-w-polsce/1991-06-09-
warszawa-przemowienie-do-konferencji-episkopatu-polski-biskupow-z-
zagranicy-oraz-do-przelozonych-zgromadzen-zakonnych-20156/ (dostęp: 
11.02.2025).

r o l a s e r c a w d i a lo g u i n t e r p e r s o n a l nym…



144

j a n k a z i m i e r z p r z ybyło w s k i

się na dokonanych doświadczeniach45. Papież Franciszek widział tu 
jednak źródło niebezpiecznego dualizmu: 

który dotyczy wspólnot i pasterzy skupionych wyłącznie na działaniach 
zewnętrznych, na reformach strukturalnych pozbawionych Ewangelii, na 
obsesyjnych organizacjach, światowych projektach, zsekularyzowanych re-
fleksjach i różnych propozycjach przedstawianych jako wymagania, które 
czasem usiłuje się narzucić wszystkim. Rezultatem tego jest często chrześ-
cijaństwo, które zapomniało o czułości wiary, radości z oddania się służ-
bie, gorliwości misji prowadzonej pomiędzy ludźmi, o urzeczeniu pięknem 
Chrystusa, o poruszającej wdzięczności za przyjaźń, którą On daje, i za osta-
teczny sens, jaki nadaje osobistemu życiu. Krótko mówiąc, jest to inna for-
ma zwodniczego transcendentalizmu, równie odcieleśnionego46.

Taka postawa konserwatywna ludzi Kościoła pozbawiona jest też 
autentyczności życia wiarą na co dzień. Natomiast, jak naucza papież 
Franciszek: 

sam wygląd, udawanie i oszustwo niszczą i wypaczają serce. Niezależnie od 
wielu prób pokazania lub wyrażenia czegoś, czym nie jesteśmy, to w sercu 
rozgrywa się wszystko: tam nie liczy się to, co pokazujemy na zewnątrz ani 
to, co ukrywamy – tam jesteśmy sobą. I to jest podstawa każdego rzetelnego 
planu dla naszego życia, ponieważ nie można zbudować nic wartościowego 
bez serca. Pozory i kłamstwa oferują jedynie pustkę47.

45	 S. Cat-Mackiewicz, Dostojewski, Kraków 2013, 269. Postawę 
konserwatystów kościelnych można uznać za tożsamą z konserwatystami 
prawicowymi: „Panowie z prawicy zawsze uważają, że są ponad wszystko, 
ponad to, co dobre, i to, co złe (...). Nie rozumieją innych postaw, nigdy 
o nic nie pytają. Otaczają się tym, co uważają za nieprzemijające, wieczne, 
trzymają się kurczowo swoich «podstawowych wartości» i stamtąd ani 
kroku dalej. W porównaniu z nami są w korzystniejszej sytuacji, bo nie 
wiedzą, co to etyka”. Słowa inspektora Miquela Mascarella z książki: Jordi 
Sierra i Fabra, Cztery dni w styczniu, tł. E. Sosnowska, Warszawa 2011, 304.

46	 DN 88.
47	 DN 6.



145

Dalej papież Franciszek, w swoim stylu używania prostego języka 
codzienności do tłumaczenia ważnych kwestii związanych z wiarą, 
przytacza metaforę: 

Pamiętam, że na karnawał, kiedy byliśmy dziećmi, babcia robiła nam chruś-
ciki, a ciasto, z którego je robiła, było bardzo cienkie. Później, wrzucała je na 
olej i to ciasto pęczniało, pęczniało… A kiedy je zaczynaliśmy jeść, okazy-
wało się puste. Te chruściki w dialekcie nazywały się «bugie» [«kłamstwa»]. 
I sama babcia wyjaśniała, dlaczego: «Te chruściki są jak kłamstwa, wydają 
się wielkie, a w środku nie ma nic, nie ma tam żadnej prawdy; nie ma nic 
treściwego»48.

W tym miejscu można przytoczyć wskazania Jana XXIII, który 
twierdził, że:

(…) Katolicy muszą jak najbardziej dbać o to, aby postępować zawsze zgod-
nie z własnym sumieniem i nie uciekać się do takich kompromisów, z powo-
du których bądź religia, bądź też nieskazitelność obyczajów mogłyby ponieść 
szkodę. Równocześnie jednak powinni przyjąć postawę pełną obiektyw-
nej życzliwości dla poglądów innych, nie starać się obracać wszystkiego na 
własną korzyść i okazywać gotowość do lojalnej współpracy w dążeniu do 
osiągnięcia wspólnymi siłami tego, co albo jest dobre z samej swej natury, 
albo też do dobrego prowadzi49.   

Natomiast Jan Paweł II nauczał, że wierni świeccy: 

(…) powinni jednak być świadomi swojej osobistej wolności i odpowiedzial-
ności w kwestiach dyskusyjnych, na temat których ich opinie – jakkolwiek 
zawsze inspirowane wartościami Ewangelii – nie mogą być prezentowane 

48	 DN 7; Franciszek, Homilia podczas porannej Mszy św. w Domu Świętej Marty 
(14 października 2016), „L’Osservatore Romano” 15 (2016) 8.

49	 Jan XXIII, Encyklika „Mater et Magistra” (15 V 1961), 239. Ważne 
wskazania w tym względzie daje A. Kępiński: „W każdej ideologii 
społecznej, a było ich w ciągu dziejów niemało, istnieje awersja do 
tego, co z nią jest niezgodne, przede wszystkim do tych, którzy nie są jej 
wyznawcami. Obraz świata upraszcza się do biało-czarnego, ludzie dzielą 
się na «wierzących» i «niewierzących», pierwsi są dobrzy, drudzy – źli”.	
A. Kępiński, Rytm życia, Kraków 2001, 40.

r o l a s e r c a w d i a lo g u i n t e r p e r s o n a l nym…



146

j a n k a z i m i e r z p r z ybyło w s k i

jako jedynie możliwe dla chrześcijan. Poszanowanie dla słusznych sądów 
i wyborów, odmiennych od własnych, jest również zasadą podyktowaną 
przez miłość50.   

Papież Franciszek uważał natomiast, że jest to postawa człowieka 
z otwartym sercem. Mówił on:

Można by powiedzieć, że w ostatecznym rozrachunku jestem moim ser-
cem, ponieważ to ono mnie wyróżnia, kształtuje moją tożsamość duchową 
i jednoczy mnie w komunii z innymi ludźmi. Algorytm działający w świe-
cie cyfrowym pokazuje, że nasze myśli i decyzje woli są znacznie bardziej 

„standardowe” niż moglibyśmy przypuszczać. Są łatwe do przewidzenia 
i zmanipulowania51.

Świat cyfrowy a dialog Kościoła ze światem

Wpływ świata cyfrowego na człowieka będzie miał swoje konsekwen-
cje. A. Kępiński pisał:

Wydaje się, że człowiek przyszłości z jednej strony będzie musiał podpo-
rządkować się bezwzględnym wymogom świata technicznego, nie tolerują-
cego indywidualności i spontaniczności, z drugiej zaś, by nie zatracić swej 
ludzkiej natury, będzie samodzielnie szukał osiągnięcia maksymalnego 
rozwoju własnych możliwości właśnie przez zachowanie indywidualności 
i spontaniczności. Przedstawiona prognoza brzmi raczej optymistycznie; 
można przedstawić też wariant pesymistyczny. Poczucie chaosu, wrogości 
do otaczającego świata, bezsensu własnego życia i tego, co wokół się dzie-
je etc., będą narastać, tak że wyzwoleniem stanie się możliwość oparcia 
się o bądź jaką, choćby najbardziej irracjonalną ideologię. W niej bowiem 
znaleźć będzie można porządek i poczucie sensu, fałszywe wprawdzie, ale 
lepsza jakakolwiek integracja i jakikolwiek cel życia niż żaden. Wzrośnie 
zapotrzebowanie na fałszywych proroków, a ci, jak wiadomo, łatwo prowa-
dzą społeczeństwo do katastrofy52.   

50	 Jan Paweł II, Katecheza „Zadania świeckich w porządku doczesnym” 	
(13 IV 1994), 6.

51	 DN 14.
52	 A. Kępiński, Rytm życia…, 187-188.



147

Niestety to zagrożenie ze strony fałszywych proroków występuje 
również w Kościele. Dlatego papież Franciszek tłumaczył: 

jeśli ktoś mówi z całkowitą pewnością, że spotkał Boga, i nie ma nawet cie-
nia wątpliwości, to nie jest w porządku. Dla mnie to istotny klucz. Jeśli ktoś 
ma odpowiedzi na wszystkie pytania, oto dowód, że Bóg nie jest z nim. To 
dowód, że jest fałszywym prorokiem, który używa religii do swoich celów. 
Wielcy przewodnicy ludu Bożego, tacy jak Mojżesz, zawsze pozostawiali 
miejsce dla wątpliwości53.   

Współczesnemu Kościołowi potrzebne jest zatem otwarcie na świat, 
gdyż, jak mocno podkreśla papież: 

żadne biadolenie nie pomoże nam znaleźć Boga. Dzisiejsze biadolenia nad 
tym, ku czemu zmierza «barbarzyński» świat, niekiedy budzą w łonie Koś-
cioła pragnienie porządku rozumianego jako czysta zachowawczość, obro-
na. Nie: Boga trzeba spotykać w dzisiejszym świecie. Bóg przejawia się 
w historycznym objawieniu, w czasie. Czas uruchamia procesy, przestrzeń 
je krystalizuje. Boga znajduje się w czasie, w trwających procesach. Nie na-
leży uprzywilejowywać przestrzeni, gdzie sprawowana jest władza, w sto-
sunku do wymiaru czasowego choćby i długich procesów. Musimy raczej 
uruchamiać procesy, niż zajmować przestrzenie. Bóg przejawia się w czasie 
i jest obecny w procesach historycznych. To każe uprzywilejowywać działa-
nia generujące nowe dynamiki. I wymaga cierpliwości, oczekiwania. Spot-
kanie Boga we wszystkich rzeczach nie jest aktem empirycznego eureka. 
W gruncie rzeczy, kiedy pragniemy spotkać Boga, chcielibyśmy stwierdzić 
jego istnienie natychmiast, metodą empiryczną. W ten sposób nie spotka 
się Boga. Spotyka się go w lekkim powiewie, jaki poczuł Eliasz. Zmysły, któ-
re wyczuwają Boga, to te, które święty Ignacy nazywał «zmysłami ducho-
wymi». Ignacy wzywa nas do otwarcia duchowych zmysłów, abyśmy mogli 
spotkać Boga, przekraczając podejście czysto empiryczne. Konieczna jest 
postawa kontemplacyjna; polega ona na wyczuciu, że idzie się dobrą drogą 

53	 Franciszek, Leczymy rany, rozmowa o. Antonio Spadaro, „Civiltà Cattolica”, 
tł. Paweł Bravo i o. Kasper Mariusz Kaproń, „Tygodnik Powszechny” 39 
(2013), https://www.tygodnikpowszechny.pl/leczmy-rany-20649 	
(dostęp: 07.07.2025).

r o l a s e r c a w d i a lo g u i n t e r p e r s o n a l nym…



148

j a n k a z i m i e r z p r z ybyło w s k i

zrozumienia i miłości w stosunku do rzeczy i sytuacji. Głęboki spokój, po-
cieszenie duchowe, miłość Boga, dostrzeganie wszystkich rzeczy w Bogu – 
po tym poznamy, że jesteśmy na dobrej drodze54.

Dialog poprzez działanie sercem

Papież Franciszek uważał, że pomocą w spełnianiu misji współczes-
nego Kościoła jest „rozeznanie”, które zostało najlepiej przepracowa-
ne i rozwinięte przez św. Ignacego. Dla niego jest to narzędzie walki 
o lepsze poznanie Pana: aby doskonalej go naśladować. Papież odwo-
ływał się do maksymy, w której zawiera się wizja św. Ignacego: 

Non coerceri a maximo, sed contineri a minimo divinum est55. (…) Ta cno-
ta wielkiego i małego to wielkoduszność, która pozwala nam z miejsca, 
gdzie się znajdujemy, dostrzegać zawsze ogrom horyzontu. Pozwala nam 
czynić małe rzeczy dnia powszedniego sercem wielkim i otwartym na 
Boga i na innych ludzi. Ważne jest dowartościowywanie rzeczy małych 
w ramach wielkich horyzontów, takich jak Królestwo Boże56.   

I dalej Papież reflektował: 

To motto daje narzędzie, aby przyjąć postawę do właściwego rozezna-
nia, aby czuć rzeczy Boże wychodząc z własnego «punktu widzenia». 
Dla św. Ignacego podstawowe zasady muszą być wcielone w okoliczno-
ści miejsca, czasu i osób. Na swój sposób Jan XXII przyjął tę samą zasa-
dę rządzenia i wyraził ją w maksymie Omnia videre, multa dissimulare, 
pauca corrigere57, bo choć widział omnia, najwyższy poziom, zakładał, 
że należy podejmować działania jedynie w stosunku do pauca, najniż-
szego poziomu. Można mieć wielkie projekty i realizować je, działając 

54	 Tamże.
55	 Tł. pol. ‘być nieogarnionym przez największe, a jednocześnie mieszkać 

w najmniejszym – boską jest rzeczą’.
56	 Franciszek, Leczymy rany...
57	 Tł. pol. ‘widzieć wszystko, zakrywać wiele, poprawiać mało’.



149

na niewielu rzeczach, lub też można używać słabych środków, które są 
o wiele skuteczniejsze niż te silne, jak pisze św. Paweł w Pierwszym Li-
ście do Koryntian58.   

Wskazanie praktyczne: „Uczcie się ode Mnie,  
bo jestem cichy i pokornego serca” (Mt 11, 29)

Papież Franciszek w praktycznych wskazaniach przywołał postać św. 
Franciszka Salezego:

pozwalał [On] oświecić się przez prośbę Jezusa: „Uczcie się ode Mnie, bo 
jestem cichy i pokornego serca” (Mt 11, 29). W ten sposób przez najprost-
sze i najzwyklejsze sprawy „kradniemy” Serce Pana: „Chcąc mu tedy służyć 
według jego upodobania, należy przykładać się z równą pilnością do rze-
czy wielkich i wzniosłych, jak do rzeczy małych i niskich, ponieważ przez 
jedne i drugie możemy w równej mierze zdobyć miłością jego serce. (…) 
Te lekkie ofiary codzienne, jak ból głowy, ból zębów lub inne dolegliwości, 
dziwactwo męża lub żony, stłuczenie szklanki, czyjeś lekceważenie lub dąsy, 
zguba rękawiczek, pierścionka lub chusteczki, wczesne położenie się na spo-
czynek i ranne wstawanie na modlitwę i Komunię św., mały wstyd uczuwa-
my w wykonywaniu pewnych aktów pobożności wobec drugich, wszystkie 
te drobne przykrości, przyjęte i poniesione z miłością, zadowalają w wyso-
kim stopniu dobroć Bożą”. Ale ostatecznie, kluczem do naszej odpowiedzi 
na miłość Serca Chrystusa jest miłość bliźniego: „miłość stanowcza, stała, 
niezmienna, która nie rozwodząc się nad drobiazgami, ani nad przymiota-
mi lub kondycją osób, nie podlega zmianom ani animozjom (…). Nasz Pan 
kocha nas nieustannie, cierpliwie znosi zarówno nasze wady, jak i niedo-
skonałości; musimy zatem czynić to samo wobec naszych braci, nigdy nie 
męcząc się znoszeniem ich59.   

Papież Franciszek naucza: 

rdzeń każdej istoty ludzkiej, jej najintymniejsze wnętrze, nie jest rdzeniem 
duszy, ale całej osoby w jej unikalnej tożsamości, która składa się z duszy 
i ciała. Wszystko jest zjednoczone w sercu, które może być siedzibą miłości 

58	 Tamże.
59	 DN 178.

r o l a s e r c a w d i a lo g u i n t e r p e r s o n a l nym…



150

j a n k a z i m i e r z p r z ybyło w s k i

ze wszystkimi jej duchowymi, psychicznymi, a także fizycznymi składnika-
mi. Ostatecznie, jeśli panuje w nim miłość, osoba osiąga swoją tożsamość 
w sposób pełny i jasny, ponieważ każda istota ludzka jest stworzona prze-
de wszystkim dla miłości, jest uczyniona w swoich najgłębszych tkankach, 
aby kochać i być kochaną60.   

Te słowa pozwalają na przeanalizowanie konkretnego przypadku 
z życia. 

Pewien zakochany od wielu miesięcy i bez sukcesu nalegał na spotkanie 
z kobietą, którą kochał. Strasznie cierpiał z powodu odrzucenia. Ta w koń-
cu ustąpiła i zgodziła na spotkanie. – Wyznaczam ci godzinę oraz miejsce. 
Przyjdź – powiedziała. O ustalonej godzinie, we wskazanym miejscu męż-
czyzna nareszcie usiadł obok swej ukochanej. Sięgnął do kieszeni i wyjął plik 
listów miłosnych, które napisał w poprzednich miesiącach. Były to listy peł-
ne namiętności, wyrażały ból, którego doświadczał zakochany, i jego gorące 
pragnienie przeżywania radości małżeńskiej. Zaczął czytać swej ukochanej. 
Mijały godziny, a on ciągłe czytał i czytał. W końcu kobieta powiedziała: – 
Jakim ty jesteś głupcem! Twe listy mówią o mnie i o tym, jak mnie kochasz. 
Teraz, gdy siedzimy razem, zagubiłeś się w twoich głupich listach61.   

Zakochany bohater tej opowieści uznał, że przekazywanie, komu-
nikacja swoich przeżyć jest też sposobem nawiązania relacji, którą 
nie zawsze rządzi logika przyczyny i skutku, lecz logika opowieści, 
w której rozumieć oznacza przedstawiać sobie, w jaki sposób jedno 
zdarzenie pociąga za sobą następne. Bohater tej opowieści uznał, że 
jeśli chce nawiązać relację z ukochaną kobietą, musi opowiedzieć jej 
o swojej, ale ostatecznie opowiadał o sobie, gdyż opowiadanie jest spo-
sobem porządkowania i całościowania swojego życia. Poznać i zrozu-
mieć siebie to bowiem najpierw owoc myślenia („myślę, więc jestem” 

– Kartezjusz), dalej rozumienia („rozumiem, więc jestem” – herme-
neutyka), a także umiejętności opowiadania o sobie („opowiadam, 
więc jestem” – narracja). Dlaczego zatem kobieta, którą kochał, nie 
przyjęła jego opowieści? 

60	 DN 21.
61	 B. Ferrero, 365 krótkich opowiadań dla ducha, Warszawa 2012, 369.



151

Bo w jego opowieści było „rozum”, ale nie było „serca”, dlatego jego 
słowa były zimne i puste. Z tego powodu nie potrafił wyrazić intym-
nie swoich uczuć i był oddalony od „ukochanej”: 

Bo tylko serce tworzy intymność, prawdziwą bliskość między dwiema isto-
tami. Tylko serce potrafi przyjąć i dać ojczyznę. Intymność jest aktem, sfe-
rą serca”. Ten zakochany mężczyzna był nie tylko „oddalony uczuciowo” 
od ukochanej kobiety, ale był nieskończenie daleko nawet od samego sie-
bie, „ponieważ wewnątrz siebie człowiek może być tylko na poziomie serca, 
a nie ducha. Być wewnątrz siebie za pomocą ducha nie jest w mocy czło-
wieka. Dlatego, jeśli serce nie żyje, człowiek pozostaje obcy samemu sobie62.   

Tę opowieść wykorzystałem kiedyś w kazaniu. Po mszy św. przy-
szła do mnie kobieta i zadała mi pytanie: czy oni jednak zostali mał-
żeństwem? Pierwsza odpowiedź, jak przyszła mi na myśl brzmiała: 
nie. Gdy się jednak zastanowiłem nad tą historią głębiej, odpowiedź 
brzmi: tak. Wymaga ona jednak szerszego kontekstu jej uzasadnienia, 
które sformułował papież Franciszek: 

Ponieważ trudno nam zaufać, bo zostaliśmy zranieni przez tak wiele fał-
szu, agresji i rozczarowań, On szepcze nam do ucha: «Ufaj, synu!» (Mt 9, 2), 
«Ufaj, córko!» (Mt 9, 22). Chodzi o przezwyciężenie strachu i zrozumienie, 
że z Nim nie mamy nic do stracenia. Do Piotra, który nie ufał, «Jezus na-
tychmiast wyciągnął rękę i chwycił go, mówiąc: Czemu zwątpiłeś?» (Mt 14, 
31). Nie bój się. Pozwól Mu podejść blisko ciebie i usiąść obok ciebie. Mo-
żemy wątpić w ludzi, ale nie w Niego. I nie zatrzymuj się z powodu swoich 
grzechów. Pamiętaj, że wielu grzeszników «zasiadło wraz z Jezusem» do 
stołu (Mt 9, 10), a On nie gorszył się żadnym z nich. Elity religijne narze-
kały i traktowały Go jak «żarłoka i pijaka, przyjaciela celników i grzeszni-
ków» (Mt 11, 19). Kiedy faryzeusze krytykowali tę Jego bliskość z osobami 
postrzeganymi jako ludzie niskiego statusu lub grzesznicy, Jezus mówił im: 
«Chcę raczej miłosierdzia niż ofiary» (Mt 9, 13)63.   

Stosując zasadę mutatis mutandis można te słowa papieża Fran-
ciszka zastosować do historii zakochanego mężczyzny. Otrzymał on 
pierwszą, surową lekcję na temat „rozumu” i „serca”. Kiedy rozum 

62	 R. Guardini, Il mondo religioso di Dostojevskij, Brescia 1980, 236.
63	 DN 37.

r o l a s e r c a w d i a lo g u i n t e r p e r s o n a l nym…



j a n k a z i m i e r z p r z ybyło w s k i

zawiódł, serce mu podpowiedziało: „ufaj, synu”. Te słowa pomagają 
przezwyciężyć wątpliwości i strach przed negatywną oceną drugiej 
osoby. Pozwalają również odczuć pragnienie bliskości: usiąść obok 
ukochanej osoby. Z drugiej strony po odpowiedzi udzielonej zakocha-
nemu mężczyźnie, dyktowanej przez rozum, to również serce ukocha-
nej kobiety jej podpowiedziało: „ufaj, córko”. Po udzieleniu pierwszej, 
surowej lekcji czas na lekcje następne: serce kieruje się miłosierdziem. 

Miłość tego zakochanego mężczyzny miała charakter rozumowy, 
pożądający – fascynacja ze względu na wielką obietnicę szczęścia. 
Natomiast jeśli kobieta pozwoli mu powtórnie „usiąść” obok siebie, 
będzie on stawiał coraz mniej pytań o siebie samego, będzie coraz 
bardziej szukał jej szczęścia, będzie się o nią coraz bardziej troszczył, 
będzie się poświęcał i pragnął „być dla” niej. W ten sposób włączy 
się w nim „serce”. Tutaj ujawnia się rola serca kobiety: ukochany nie 
może zawsze tylko dawać, musi także otrzymywać. Kto ma ofiarować 
miłość, sam musi ją otrzymać w darze. Jeśli kobieta otworzy na niego 

„serce”, to zakochany mężczyzna potrafi przezwyciężyć charakter ego-
istyczny swojej „pierwszej miłości”. „Druga miłość” wypełni się tro-
ską o ukochaną osobę. Nie będzie już szukać samej siebie, zanurzenia 
w upojeniu szczęściem, ale będzie poszukiwać dobra osoby ukocha-
nej: będzie gotowa do poświęceń i wyrzeczeń.

Taka jest teologia serca, z którego płynąca miłość budzi nadzieję, 
pozwala zaufać, daje zawsze „drugą szansę” dzięki miłosierdziu. W co-
dzienności ludzie jednak doświadczają często „zawodów” w miłości, 
o czym mówią słowa piosenki śpiewanej przez Bułata Okudżawę, 
w których widać niepełną prawdę o miłości: „Pierwsza miłość z wia-
trem gna, z niepokoju drży. Druga miłość życie zna i z tej pierwszej 
drwi. A ta trzecia jak tchórz, w drzwiach przekręca klucz i walizkę 
ma spakowaną już”. Miłość w gruncie rzeczy jest jedną rzeczywistoś-
cią, która ma wymiar rozumowy i sercowy. Raz jeden, raz drugi może 
bardziej dochodzić do głosu. W codzienności nie wolno jednak po-
zwolić oddalić się im od siebie, bo wtedy powstanie karykatura miło-
ści. Prawdą jest jednak i to, że „polityka” serca bardziej niż myślenie 
rozumowe sprawdza się w każdej sytuacji życiowej człowieka, czego 
dowiedzenie było celem tego artykułu. 



153

ks. Artur Aleksiejuk
Chrześcijańska Akademia Teologiczna w Warszawie
ORCID: 0000-0002-5827-6048

Dialogiczny logos ekumenizmu  
jako dążenia do budowania 

wspólnoty wartości  
w społeczeństwie pluralistycznym 

i wielokulturowym

W 2025 roku mija 115. lat od zwołania I Światowego Kongresu Mi-
syjnego w Edynburgu, który stanowił symboliczny początek ruchu 
ekumenicznego. Przy okazji dzisiejszej konferencji, której tematem 
przewodnim jest pytanie o dialog, zdecydowałem się podzielić z Pań-
stwem refleksją o dialogicznym logosie ekumenizmu.

W naszym języku termin „dialog” posiada różne znaczenia. Z jed-
nej strony można go rozumieć w kategoriach rozmowy i komunikacji 
interpersonalnej, a z drugiej – jako postawę wewnętrznego otwarcia 
się na drugiego człowieka i grupy społeczne. W pierwszym znaczeniu 
koncentrujemy się głównie na zewnętrznych i widzialnych formach 
przekazu. Rozmawiamy z ludźmi, przesyłamy im konkretne komuni-
katy werbalne i niewerbalne oraz oczekujemy informacji zwrotnych. 
Ta forma komunikacji niekonieczne zawiera szczere i otwarte podej-
ście do drugiego człowieka, lecz może być wyrazem obowiązku czy 
dobrych manier. W drugim znaczeniu, dialog traktowany jest jako 
wynik wewnętrznej, zinterioryzowanej postawy jednostki, która chce 
rzeczywiście wejść w głębsze interakcje z partnerem dialogu. Spoty-
kamy się tutaj z bezpośredniością i otwartością na kontakt interperso-
nalny lub społeczny. Pociąga on za sobą konsekwencje egzystencjalne 



154

a r t u r a l e k s i e j u k

wyrażające się w akceptacji partnera dialogu oraz traktowaniu go 
z szacunkiem i uznaniem jego poglądów, nawet wtedy, gdy się z nimi 
nie zgadzamy.

Postawa dialogu odgrywa bardzo istotną rolę w myśleniu religij-
nym. Wynika to z faktu, że religia należy do najbardziej wrażliwych 
i osobistych sfer człowieczeństwa. Treści religijne są głęboko osadzo-
ne w osobowości i systemie wartości. Myślenie religijne jest formą 
myślenia światopoglądowego, w którym dominuje ukierunkowanie 
na poszukiwanie prawdy i odpowiedzi na pytania fundamentalne, 
związane z naturą człowieka i sensem jego życia. Według Kazimierza 
Tarnowskiego, człowiek w myśleniu religijnym poszukuje „szyfrów 
transcendencji”, stara się zrozumieć podstawowe pytania egzysten-
cjalne i znaleźć odpowiedzi na istotne kwestie wiary1. Obecna jest 
w nim także refleksja nad zagadnieniami natury etycznej. Dojrzała 
i konstruktywna postawia dialogiczna, która dynamizuje myślenie 
religijne, powinna sprzyjać nawiązywaniu pozytywnych i konstruk-
tywnych relacji w wymiarze interpersonalnym i społecznym. Akcent 
spoczywa tutaj na dążeniu do zrozumienia osób uczestniczących w re-
lacji i chęci poznania ich zapatrywań i argumentacji.

Zdaniem Janusza Tarnowskiego dialog może być rozumiany 
w trzech znaczeniach: jako metoda, proces i postawa społeczna2. Me-
toda dialogu oznacza sposób komunikacji interpersonalnej poprzez 
rozmowę lub inne środki służące porozumiewaniu się, które mają 
na celu wzajemne zrozumienie się, zbliżenie oraz współdziałanie ku 
określonemu zadaniu. Proces, o którym mowa, wyraża się w strategii 
rozmowy prowadzącej do zbliżenia się punktów widzenia partnerów 
dialogu i  ich sposobu życia. Wreszcie, postawa dialogowa oznacza 
permanentną gotowość i dążenie poprzez rozmowę i inne środki do 
zrozumienia innych ludzi, zbliżenia się do nich i współpracy z nimi. 
W swoim przedłożeniu postaram się spojrzeć na ekumenizm nieco 
inaczej. Gdy bowiem słyszymy słowo „ekumenizm”, które pochodzi 
od gr. słowa οικουμένη (wymowa oikumene), oznaczającego ‘całą za-
mieszkałą ziemię’, kojarzymy z nim przede wszystkim działania, któ-
rych celem jest osiągniecie przez chrześcijan jedności w widzialnej 

1	  K. Tarnowski, Tropy myślenia religijnego, Kraków 2009, 12-14.
2	  J. Tarnowski, Na czym polega dialog?, „Edukacja i Dialog” 3 (1990) 14.



155

strukturze Kościoła. We współczesnych uwarunkowaniach dialogu 
ekumenicznego, w  którym znakomita większość różnic doktrynal-
nych została już dogłębnie przeanalizowana i  wyjaśniona, lecz nie 
doprowadziła do istotnego przełomu w kwestii konfesyjnej jedności, 
warto potraktować działania ekumeniczne jako dążenie do budowa-
nie wspólnoty wartości.

Łaska Boga i pełen poświęcenia wysiłek wielu pokoleń sprawiły, że 
Kościoły i tradycje chrześcijańskie zbliżyły się do siebie. Misyjne za-
angażowanie Kościołów coraz częściej podkreśla znaczenie dialogu, 
aby orędzie Dobrej Nowiny z każdej kultury wydobywało i rozwijało 
to, co w niej najlepsze – bogoczłowiecze. Jeśli przyjmiemy, że ekume-
nizm jest całkowitym oddaniem się Chrystusowi, który wyraził prag-
nienie, aby „wszyscy byli jedno” (J 17,21) i „doskonalili się w jedności” 
przez miłość, którą Bóg umiłował świat, duchowe wymiary Kościoła 
jako Ciała Chrystusa stają się w rzeczywistości o wiele ważniejsze niż 
granice jurydyczne i granice narodowościowe Kościołów lokalnych. 
Miłość Boga i jednocząca moc Ducha Świętego przekracza wszel-
kie podziały, podtrzymuje wspólnotę i razem prowadzi wszystkich 
chrześcijan w prawdzie i ku Prawdzie. Ks. Dumitru Staniloae – znany 
rumuński teolog prawosławny (+1993) – stwierdził, że Duch Święty 
przekazał różne dary. Oznacza to, że chrześcijanie nie są jednakowi, 
nie są też zobowiązani do działania w izolacji. Żaden chrześcijanin nie 
pozostaje bez wpływu na innego chrześcijanina. Bez wątpienia jest to 
głęboka interpretacja tezy św. Bazylego Wielkiego (+379), że wszyscy 
chrześcijanie razem tworzą całe Ciało Chrystusa w jedności Ducha 
Świętego, wzajemnie ubogacając się swoimi darami. Takie podejście 
wymaga przyjęcia postawy otwartości na dialog.

Chrześcijanie od początku byli zobowiązani do dialogu, nawet 
z ludźmi o innych przekonaniach religijnych. Dzielili się z nimi swym 
świadectwem wiary, swą samoświadomością i swymi nadziejami. Nie-
które z głównych zasad teologicznych zostały sformułowane w pro-
cesie dialogu. Dialog należy do chrześcijańskiej tradycji i  zawsze 
okazywał się czynnikiem motywującym do rozwoju teologii i peda-
gogii chrześcijańskiej. Zdecydowana większość refleksji patrystycznej 
jest owocem albo bezpośredniego, albo pośredniego dialogu ze starym 
światem helleńskim, z jego religijnymi nurtami i czysto filozoficznymi 

d i a lo g i c z ny logos  e k u m e n i z m u…



156

a r t u r a l e k s i e j u k

systemami, które niekiedy pozostawały w syntezie, a niekiedy były 
wobec siebie przeciwstawne. Wraz z rozprzestrzenieniem się islamu 
poszukiwali nawet dialogu z  muzułmanami, lecz nie zawsze otrzy-
mywali analogiczną odpowiedź. Do tej kwestii jeszcze będzie okazja 
krótko nawiązać, zwłaszcza, że z wyznawcami Allaha mamy do czy-
nienia coraz częściej (co czwarty człowiek na świecie jest muzułma-
ninem, a islam to druga po chrześcijaństwie religia monoteistyczna). 
Otwartość chrześcijan na dialog z  islamem wyrażają słowa cesarza 
bizantyńskiego Jana VI Kantakuzena (+1383), który pisał:

Muzułmanie, sprzeciwiając się dialogowi z chrześcijanami, przeciwstawili się 
niektórym spośród własnego środowiska, a to zapewne dlatego, aby w toku 
podobnych rozważań we własnym gronie, samodzielnie nie odkryć wyraź-
nie prawdy. Chrześcijanie zaś, ośmieleni swą czystą wiarą oraz poprawnym 
i prawdziwym nauczaniem, którego się trzymają, w żaden sposób nie po-
wstrzymują nikogo spośród siebie, ale z całym przyzwoleniem i autorytetem 
każdy z nich dyskutuje ze wszystkimi, którzy są zainteresowani i chętni3.

Chrześcijańską powinnością jest prowadzenie dialogu z szacunkiem, 
rozwagą, miłością i nadzieją, dążąc do zrozumienia podstawowych 
zagadnień partnerów dialogu, a także unikając tendencji do ograni-
czania się do stosowania jałowej matrycy przeciwstawnych punktów 
widzenia. Jest to szczególnie ważne w społeczeństwie wielokulturo-
wym, w którym każdemu przysługuje prawo do prezentacji i wyjaś-
nienia swoich przekonań. Z takiego szczerego dialogu wyłania się 
nowe zrozumienie, gdyż istotą dialogu ekumenicznego zawsze pozo-
staje poszukiwanie najwyższej Prawdy. Dary udzielone przez Bożego 
Ducha jednym są okazją do korygowania własnych jednostronności 
przez innych. Dlatego ważne jest przyjęcie postawy nie pretendowania 
do bycia całą pełnią Kościoła, normatywną dla wszystkich, gdyż to je-
dynie rani i zamyka innych w sobie. Tylko Bóg jest całą pełnią prawdy 
i życia. Sama myśl o tym, że nie musimy być ze wszech miar doskonali 
jest pocieszającym wyzwoleniem. Wszyscy nosimy skarb wiary – jak 
pisał apostoł Paweł – „w glinianych naczyniach, aby ta przeogromna 
moc była z Boga, a nie z nas” (2 Kor 4, 7). Chrześcijanie muszą uczyć 

3	  Jan Kantakuzen, Przeciw Mahometowi (PG 154: 380 BC).



157

się od siebie nawzajem i nie dopuścić do sytuacji, aby ich świadectwo 
było naznaczone konfesyjnym egoizmem. Ks. Józef Tischner w Etyce 
solidarności podkreślał:

Dopóki jak patrzę na siebie wyłącznie swoimi oczami – znam część praw-
dy. Dopóki ty patrzysz na siebie swoimi oczami, także znasz część prawdy. 
Ale i odwrotnie, gdy ja patrzę na ciebie i biorę pod uwagę tylko to, co sam 
widzę i gdy ty patrzysz na mnie i uwzględniasz tylko to, co widzisz – oby-
dwaj ulegamy częściowemu złudzeniu. Pełna prawda jest owocem wspól-
nych doświadczeń – twoich o mnie, a moich o tobie. Wspólne poglądy są 
owocem przemiany punktów widzenia. Stąd dialog – dialog rzetelny, po-
jęty nie tylko jako sposób zachowania się ludzi, ale jako konieczny środek 
osiągnięcia prawdy społecznej4.

Logos ekumenizmu wyraża się w tym, że dialog może przekazać to, 
co najbardziej wartościowe w poszczególnych Kościołach. Duchowość 
dialogu inspiruje do pełniejszego widzenia rzeczywistości. Inaczej 
odnosimy się wówczas do Boga, ludzi i całego świata stworzonego. 
Inaczej patrzymy na wartości ludzkie i religijne, inaczej postępujemy 
i działamy. Duchowość ekumeniczna to nie dodatek do chrześcijań-
stwa, lecz wewnętrzny kształt bycia chrześcijaninem w świecie wie-
lokulturowym, naznaczonym pluralizmem wyznań i religii. Głęboka 
i autentyczna duchowość sprzyja dialogowi i czyni go owocnym.

Dlatego mają rację ci, którzy niestrudzenie przypominają, że wszy-
scy płyniemy w tej samej łodzi: katolicy, prawosławni, protestanci. 
Niedomagania jednych dotykają także i osłabiają innych. W tej per-
spektywie, w dialogu ekumenicznym nie jest ważne zachowywanie 
milczenia, lecz wyjawianie swej specyfiki oraz własnych głębszych 
duchowych doświadczeń i przekonań. Nie należy więc bagatelizować 
znaczenia trudnych problemów ze względów grzecznościowych. Takie 
podejście sprawia, że dialog staje się sztuczny. W dialogu ekumenicz-
nym nie chodzi o to, aby w imię konwencjonalnej ugody, która miała-
by przyczynić się do jakiegoś ideologicznego kompromisu, osiągnąć 
naiwną zgodę. W tym celu istnieje potrzeba ugruntowania kultury 
ekumenicznej uczciwości. Domaga się jej sam dialog, napotykający 

4	  J. Tischner, Etyka solidarności, Kraków 1992, 16.

d i a lo g i c z ny logos  e k u m e n i z m u…



158

a r t u r a l e k s i e j u k

obecnie w różnych swoich postaciach na wiele trudności. Przemilcza-
nie rzeczywistych problemów rodzi rozczarowanie i frustrację dialogu-
jących stron. W obliczu rozczarowań i bolesnych doświadczeń trzeba 
tym bardziej okazywać innym zrozumienie i szacunek. Ekumenicz-
na uczciwość nie pozwala na to, aby nasze własne stanowisko teolo-
giczne stanowiło jedyne i decydujące kryterium w dialogu. Jeżeli pod 
adresem naszego Kościoła kierowane są pewne uwagi krytyczne, nic 
należy od razu przypisywać partnerowi dialogu jakichś ukrytych czy 
wręcz nieczystych motywów. Tylko w atmosferze wzajemnego posza-
nowania można reprezentować stanowiska Kościołów bez agresywnej 
ostrości i defensywnej polemiki. Dopiero wtedy będzie możliwe przy-
jazne współistnienie Kościołów chrześcijańskich i budowanie koalicji 
wartości, których źródłem jest Ewangelia. 

Osoby zaangażowane w ruch ekumeniczny mają głęboką świado-
mość faktu, że wartości należą do porządku kultury i stanowią fun-
damenty życia społecznego. Poprzez ich internalizację w postawy 
i zachowania, w praktyki życia społecznego ludzie tworzą profile kul-
turowe zarówno całych społeczności, jak i osobowości społecznych 
poszczególnych jednostek. Społeczności tworzą się wokół wspólno-
ty wartości i ze względu na nie przybierają konkretne postaci, takie 
jak na przykład naród, państwo, Kościół, rodzina, regiony kulturowe, 
a także partie polityczne. Małgorzata Bogunia-Borowska stwierdza:

Wartości nadają sens każdemu obszarowi i aspektowi życia ludzkiego. Nie-
zliczone działania, decyzje i wybory, jakie ludzi codziennie podejmują, za-
leżą od wartości, które za nimi stoją. To wartości nadają sens i znaczenie 
ludzkim działaniom, zachowaniom i wyborom. Wartości są fundamentem 
życia społecznego. Wartości są filarami zarówno jednostkowego, jak i wspól-
notowego życia człowieka5.

Do kanonu fundamentalnych wartości zalicza się: godność, lojal-
ność, miłość, odpowiedzialność, pracowitość, prawość, przyjaźń, przy-
zwoitość, solidarność, sprawiedliwość, szacunek, uczciwość, wolność, 

5	  M. Bogunia-Borowska, Życie w dobrym społeczeństwie. Wartości jako 
fundament dobrego społeczeństwa, w: Fundamenty dobrego społeczeństwa. 
Wartości, red. M. Bogunia-Borowska, Kraków 2015, 23.



159

wrażliwość, współpraca, zaufanie, życzliwość, wdzięczność. Do war-
tości kanonicznych możemy zaliczyć także ekumenizm, który moż-
na pojmować także jako budowanie ekumeny – wspólnoty ludzi 
i łączących ich wartości. Dlatego także sama ekumena jest wartością, 
gdyż człowiek, który jest z natury swej istotą społeczną, właśnie we 
wspólnocie realizuje i  rozwija swoje człowieczeństwo. Ekumenizm 
jako sposób praktykowania tej wartości w życiu społecznym i religij-
nym jest oczywiście wpisany we właściwe dla społeczności konteksty 
kulturowe. Taką ekumeną/wspólnotą jest pełnia Kościoła, co pod-
kreślają słowa samego Jezusa Chrystusa: „Bo gdzie są dwaj albo trzej 
zebrani w imię moje, tam ja jestem pośród nich” (Mt 18,19). Kościół 
stanowi także ekumenę wartości, która wyraża się w jedności i zgod-
ności w  dążeniach, postawach, działaniach i  wyznawanych wartoś-
ciach. Legitymizują to słowa Zbawiciela zapisane w Ewangelii według 
św. Mateusza: „Zaprawdę, powiadam wam: Jeśli dwóch z was na ziemi 
zgodnie o coś prosić będzie, to wszystko otrzymają od mojego Ojca, 
który jest w niebie” (Mt 18,20). Warto przywołać tutaj także inne sło-
wa Syna Bożego z Ewangelii według św. Łukasza:

Pewna kobieta spośród zgromadzonych zawołała donośnym głosem do 
Niego: Błogosławiona matka, która Cię urodziła i wykarmiła. On zaś od-
powiedział: O ileż bardziej błogosławieni są ci, którzy słuchają Słowa Boga 
i strzegą go6.

Właśnie to Słowo (gr. Logos) Boga, którego wyrazem jest Ewange-
lia, przynagla do budowania na kulturze dialogu ekumeny wartości. 
Pewnym wskazaniem jest tutaj Dokument o ludzkim braterstwie dla 
pokoju światowego i współistnienia, który został podpisany w Abu Zabi, 
dnia 4 lutego 2019 roku przez papieża Franciszka oraz Ahmeda Al-

-Tayyeba – wielkiego imama uniwersytetu muzułmańskiego Al-Azhar 
w Kairze. Czytamy w nim:

W imię sprawiedliwości i miłosierdzia, będących podstawą dobrobytu i ka-
mieniem węgielnym wiary (…). W imię Boga i wszystkiego, co do tej pory 
zostało powiedziane; [muzułmanie i chrześcijanie] deklarują akceptację 

6	  Łk 11,27-28.

d i a lo g i c z ny logos  e k u m e n i z m u…



160

a r t u r a l e k s i e j u k

kultury dialogu jako drogi; wzajemnej współpracy jako kodeksu postę-
powania; wzajemnego porozumienia jako metody i standardu. (…) My, 
którzy wierzymy w Boga i w ostateczne spotkanie z Nim i Jego sądem, na 
podstawie naszej odpowiedzialności religijnej i moralnej, oraz poprzez ten 
dokument, wzywamy samych siebie, przywódców świata, a także architek-
tów polityki międzynarodowej i gospodarki światowej, by usilnie starać się 
o upowszechnianie kultury tolerancji i współistnienia w pokoju; interwe-
niowania tak szybko, jak to możliwe, by powstrzymać przelewanie niewin-
nej krwi i położenie kresu wojnom, konfliktom, degradacji środowiska oraz 
upadkowi moralnemu i kulturowemu, jakiego obecnie doświadcza świat7.
W innym miejscu zaś stwierdzono:

Dialog, porozumienie i upowszechnienie kultury tolerancji, akceptacji in-
nych i współistnienia między ludźmi, przyczyniłyby się w znacznym stopniu 
do zmniejszenia wielu problemów gospodarczych, społecznych, politycznych 
i środowiskowych, które gnębią znaczną cześć rodzaju ludzkiego. Dialog 
miedzy ludźmi wierzącymi oznacza spotkanie się na ogromnej przestrzeni 
wspólnych wartości duchowych, ludzkich i społecznych, i na tej podstawie 
przekazywanie najwyższych wartości moralnych, do których dążą religie8.

Podobną intencję wyraża dokument Misja Kościoła prawosław-
nego we współczesnym świecie, przyjęty przez Święty i Wielki Sobór 
Kościoła Prawosławnego, który odbył się na Krecie w czerwcu 2016 
roku. W prologu tego stanowiska, którego kolejne paragrafy są po-
święcone konieczności respektowania i ochrony wartości uniwersal-
nych, takich jak godność ludzkiej osoby, wolność i odpowiedzialność, 
sprawiedliwość i miłosierdzie, a także licznym problemom społecz-
nym i wyzwaniom, jakie stawia przed współczesnym człowiekiem 
postęp naukowo-techniczny, czytamy:

Przekazywanie przesłania Ewangelii (…) stanowi ponadczasową misję Koś-
cioła. Misja ta powinna być wypełniana nie agresywnie lub też za pomocą 
różnych form prozelityzmu, lecz w miłości, pokorze i z poszanowaniem 

7	  Franciszek, Achmed Al-Tayyeb, Dokument o ludzkim braterstwie dla 
pokoju światowego i współistnienia, 3.-5. 02. 2019, pobrane z: https://
www.vatican.va/content/francesco/pl/travels/2019/outside/documents/papa-
francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html.

8	  Tamże.



161

tożsamości każdego człowieka oraz kulturowej specyfiki każdego narodu. 
(…) Czerpiąc z tych zasad i z całego doświadczenia oraz nauczania trady-
cji patrystycznej, liturgicznej i ascetycznej, Kościół prawosławny włącza się 
w rozwiązywanie problemów współczesnego człowieka w odniesieniu do 
fundamentalnych kwestii egzystencjalnych, które frapują współczesny świat, 
ażeby zapanował na świecie pokój Boży, pojednanie i miłość9.

W innym dokumencie soboru, zatytułowanym Relacje Kościoła pra-
wosławnego z pozostałym światem chrześcijańskim, czytamy:

Kościół prawosławny jest przychylnie i pozytywnie nastawiony, zarówno ze 
względów teologicznych, jak i duszpasterskich, do dialogu z pozostałymi 
chrześcijanami na poziomie dwustronnym i wielostronnym oraz ogólnie 
do udziału w ruchu ekumenicznym czasów współczesnych, w przekonaniu, 
że za pośrednictwem dialogu daje dynamiczne świadectwo prawdy w Chry-
stusie oraz swych skarbów duchowych, (…) mając za swój obiektywny cel 
przetarcie drogi prowadzącej ku jedności. (…) Ta wielostronna działalność 
Kościoła prawosławnego wypływa z poczucia odpowiedzialności oraz z prze-
konania, że wzajemne zrozumienie i współpraca są istotne, „by nie stawiać 
żadnych przeszkód Ewangelii Chrystusowej (1 Kor 9,12)10.

Wyżej cytowane stanowiska opierają się na trzech filarach.
Po pierwsze, fundamentem chrześcijaństwa jest wyznanie wiary 

„w jednego Boga, Ojca, Wszechmogącego, Stwórcę nieba i ziemi, oraz 
wszystkich rzeczy widzialnych”, które zostało sformułowane na I So-
borze Powszechnym w Nicei w roku 325. W tym roku świat chrześci-
jański obchodzi 1700. rocznicę tego wydarzenia. Boska Opatrzność 
rozciąga się na całe stworzenie i dzieje ludzkości. Chociaż Bóg jest 
niepoznawalny w swej istocie, to jednak jest objawia się i jest dostępny 
poprzez Boskie energie, „bowiem co w Nim niewidzialne, Jego wiecz-
na moc i boskość, są od stworzenia świata widoczne w Jego dziełach” 
(Rz 1,20). Poznanie Boga, które jest wielkim darem Bożym, wyraża się 
przez wierność wartościom, których źródłem jest Słowo Boże.

9	  Misja Cerkwi prawosławnej we współczesnym świecie. Wkład Cerkwi 
prawosławnej w osiągnięcie pokoju, sprawiedliwości, wolności, braterstwa 
i miłości między narodami oraz zniesienie dyskryminacji rasowej, 	
Kreta, 18.-26. 06. 2016, „Cerkiewny Wiestnik” 4 (2016), 55.

10	 Relacje Cerkwi prawosławnej z pozostałym światem chrześcijańskim, 	
Kreta 18-26.06.2016, „Cerkiewny Wiestnik” 4 (2016) 35.

d i a lo g i c z ny logos  e k u m e n i z m u…



162

a r t u r a l e k s i e j u k

Po drugie, wszyscy ludzie mają wspólne pochodzenie, uczestniczą 
w jednej i tej samej ludzkiej naturze. Każda ludzka osoba, bez wzglę-
du na rasę, płeć, kolor skóry, język, wykształcenie, jest obdarzona 
godnością swego boskiego pochodzenia. Nieposłuszeństwo rodzaju 
ludzkiego wobec woli Bożej nie przerwało promieniowania chwały 
Stwórcy, która nadal napełnia niebo i ziemię. Upadek nie zniszczył 
w człowieku obrazu Bożego, lecz jego zdolność do właściwego rozu-
mienia woli Bożej i do komunikowania się z Bogiem. Bóg nie przestał 
troszczyć się o cały świat, który stworzył, ale też ludzie nie przestali 
Go poszukiwać. Wyrazem tych poszukiwań jest budowanie ekume-
ny to budowanie wspólnoty wartości, przez które człowiek realizuje 
i rozwija swoje człowieczeństwo w drodze ku Bogu, które Kościół pra-
wosławny określa mianem przebóstwienia (gr. theosis).

Po trzecie, chrześcijańskie orędzie zbawienia jest skierowane do 
każdego. W Dziejach apostolskich czytamy słowa apostoła Piotra, że 

„Bóg nie ma względu na osobę, lecz w każdym narodzie jest mu miły 
ten, kto się go boi i postępuje sprawiedliwie”11. Należy więc dołożyć 
wszelkich starań, w szczególności w obszarze ewangelizacji i edukacji, 
aby wypełniając polecenie Chrystusa, który nakazał apostołom „czy-
nić uczniami wszystkie narody”12, respektować kulturowe tożsamości 
narodów odnajdując w nich to, co sprzyja budowaniu autentycznej, 
a nie iluzorycznej jedności.

Konkludując, należy stwierdzić co następuje:
	» ekumenizm jest wartością, która jest cenna sama w sobie i któ-
rą należy chronić, o którą należy zabiegać, bez względu na za-
łamania czy postępy procesów ekumenicznych;

	» ekumenizm jako wartość autoteliczna, chroniąca ludzi zgro-
madzonych wokół wspólnych wartości, daje im poczucie bez-
piecznego życia w społeczności, pojmowanej jako ekumena 
– jedność w różnorodności;
	» zgodnie z duchem Ewangelii każdy chrześcijanin powinien być 
człowiekiem otwartym na dialog. Nie decydują o tym jedynie 
względy taktyczne. Wynika to z samej istoty wiary chrześci-
jańskiej. Wierzymy w Boga, który jest nieustannym dialogiem 

11	 Dz 10,34-35.
12	 Mt 28,19.



163

Osób, najbardziej zdumiewającą komunią międzyosobową, 
niepojętą dla nas miłością i dobrocią. On sam jest w najwyż-
szym stopniu dialogiem, udzielaniem się, słowem pojednania, 
jedności i pokoju. Będąc z istoty swej miłością13 ustawicznie 
wzywa do dialogu każdego człowieka, aby został zbawiony 
i doszedł do poznania prawdy14.

13	 1 J 4,8.16.
14	 1 Tm 2,4.

d i a lo g i c z ny logos  e k u m e n i z m u…





165

Ks. Tomasz Bierzyński
Podkarpackie Centrum Edukacji Nauczycieli w Rzeszowie
ORCID: 0000-0002-8153-0833

Wartościowania botów konwersacyjnych  
wobec dialogu międzypokoleniowego 

w rodzinie

Sztuczna inteligencja staje się integralnym elementem współczesnego 
ekosystemu rodzinnego1. Boty konwersacyjne nazywane chatbotami 
definiuje się jako narzędzia AI, wykorzystujące wielkie modele języ-
kowe (LLM) do prowadzenia dialogu w języku naturalnym2. Funk-
cjonują jako źródła wiedzy, doradcy oraz partnerzy konwersacyjni dla 
milionów użytkowników na świecie3. Ich dostępność, bezpłatność i ła-
twość użycia sprawiają, że coraz częściej są wykorzystywane w spra-
wach osobistych i rodzinnych4. Dotyczy to również kwestii dialogu 
między pokoleniami.

Dialog międzypokoleniowy w rodzinie definiuje się jako mecha-
nizm transmisji wartości i pielęgnowania relacji, negocjowania ról 

1	  T. Bierzyński, Integracja sztucznej inteligencji w życiu rodzinnym: 
perspektywy wykorzystania technologii AI na rzecz rozwoju osobistego 
i zawodowego, „Szkoła – Zawód – Praca” 28 (2024) 57-65, DOI 10.34767/
SZP.2024.02.04.

2	  A. Łukasik – A. Gut, From robots to chatbots: unveiling the dynamics of 
human-AI interaction, „Frontiers in Psychology” 16 (2025) 1-16, DOI 10.3389/
fpsyg.2025.1569277.

3	  P. Pergantis – V. Bamicha – C. Skianis – A. Drigas, AI Chatbots and 
Cognitive Control: Enhancing Executive Functions Through Chatbot 
Interactions: A Systematic Review, „Brain Sciences” 15 (2025) 1-22, DOI 
10.3390/brainsci15010047.

4	  M.B. Robb – S. Mann, Talk, Trust and Trade-Offs: How and Why Teens Use 
AI Companions, San Francisco 2025, 1-4. 8.



166

to ma s z b i e r z yń s k i

oraz budowania tożsamości rodzinnej5. Relacje między pokoleniami 
są areną napięć między ciągłością a zmianą, solidarnością a indywi-
dualizacją. Obejmują kwestie wychowawcze, znaczenie tradycji, dyle-
maty autonomii i zobowiązań opiekuńczych. Gdy członkowie rodziny 
zwracają się do chatbotów po porady dotyczące powyższych sytua-
cji, systemy AI stają się nowymi mediatorami wartości rodzinnych. 
Współkształtują sposób, w jaki użytkownicy postrzegają i rozstrzygają 
międzypokoleniowe konflikty wartości.

W związku z tym należy postawić pytanie badawcze: jakie wzor-
ce wartościowań manifestują systemy konwersacyjne wobec różnych 
sytuacji związanych z dialogiem międzypokoleniowym w rodzinach? 
Chatboty AI nie posiadają świadomości ani przekonań w rozumieniu 
ontologicznym. Niemniej jednak w procesie generowania odpowiedzi 
manifestują charakterystyczne wzorce preferowania określonych sta-
nowisk. Zjawisko to jest określane w literaturze jako bias6. Te wzorce 
są zakodowane w danych treningowych i parametrach modeli. Mają 
realne implikacje społeczne poprzez oddziaływanie na użytkowników 
poszukujących informacji czy porad w kwestiach rodzinnych. Termin 
wartościowania botów stanowi konstrukcję analityczną. Służy bada-
niu wzorców ocen bez przypisywania systemom AI podmiotowości, 
intencjonalności czy świadomości.

Badanie zjawiska wartościowań botów konwersacyjnych jest istot-
ne z trzech powodów. Po pierwsze, rosnące wykorzystanie chatbotów 
jako źródeł informacji o relacjach rodzinnych wymaga zrozumienia 
jakie wartości propagują. Jest to szczególnie ważne, gdy użytkownicy 
nieświadomie przyjmują generowane treści jako obiektywne czy neu-
tralne wskazówki. Po drugie, analiza profili różnych modeli AI może 
umożliwiać użytkownikom świadomy wybór narzędzi oraz krytycz-
ną ocenę generowanych treści. Wzmacnia to kompetencje cyfrowe 
w obszarze życia rodzinnego. Po trzecie, identyfikacja wzorców war-
tościowań wspiera i dokumentuje refleksję nad procesami transmisji 

5	  I. Kozieja-Grabowska, Dialog międzypokoleniowy – z perspektywy 
umiejętności komunikacyjnych, „Dyskurs & Dialog” 3 (2020) 119-132, DOI 
10.5281/zenodo.4106237.

6	  J. Xue i in., Bias and Fairness in Chatbots: An Overview, „APSIPA 
Transactions on Signal and Information Processing” 13 (2024) 1-44, DOI 
10.1561/116.00000064.



167

wartości w środowisku cyfrowym. Wspiera również refleksję nad me-
chanizmami reprodukcji hierarchii aksjologicznych w algorytmach. 
Ma to znaczenie zarówno dla teorii, jak i praktyki pracy z rodziną.

Badania nad AI w kontekście rodzinnym rozwijają się na kilku płasz-
czyznach. Jednak analiza wartościowań manifestowanych przez chat-
boty wobec konkretnych dylematów międzypokoleniowych pozostaje 
obszarem słabo zbadanym. McDaniel, Nova i Pater (2025) zmapowali 
pole badawcze na przecięciu AI i dynamiki rodzinnej. Wyodrębnili 
pięć głównych obszarów tematycznych. Obejmują one głównie inte-
grację AI w komunikacji rodzinnej oraz zagadnienia etyczne związa-
ne z użyciem AI w kontekście rodziny7. Ich systematyzacja ujawnia 
jednak braki w kontekście analizy konkretnych treści aksjologicznych. 
Brakuje badań nad treściami generowanymi przez systemy AI w od-
powiedzi na rodzinne dylematy wartości.

Szondy i Magyary (2025) analizują wpływ sztucznej inteligencji 
na rodziny z perspektywy systemowej. Wskazują, że technologie AI 
mogą zarówno wzbogacać komunikację rodzinną i wspierać nego-
cjację ról, jak i budzić obawy etyczne. Podkreślają konieczność roz-
wijania kompetencji cyfrowych w rodzinach8. Ich podejście ujawnia 
ambiwalentny charakter obecności AI w rodzinie. Nie dostarcza jed-
nak empirycznych danych o konkretnych wzorcach wartościowań 
manifestowanych przez poszczególne systemy wobec dialogu mię-
dzypokoleniowego w rodzinie.

Alfeir (2024) zbadała wpływ sztucznej inteligencji na komunikację 
rodzinną. Zidentyfikowała dostępność, personalizację i tłumaczenia 
językowe jako kluczowe czynniki statystycznie istotnie wpływające na 
dynamikę komunikacji w rodzinie9. Badanie to dotyczy jednak funk-

7	  B.T. McDaniel – F.F. Nova – J.A. Pater, Artificial Intelligence in Everyday 
Family Life: Issues, applications, and implications, „Family Relations” 	
74 (2025) 1049-1055, DOI 10.1111/fare.13197.

8	  M.B. Szondy – Á. Magyary, Artificial Intelligence (AI) in the Family System: 
Possible Positive and Detrimental Effects on Parenting, Communication and 
Family Dynamics, „European Journal of Mental Health” 20 (2025) 1-8, DOI 
10.5708/EJMH.20.2025.0038.

9	  N.M. Alfeir, Dimensions of artificial intelligence on family communication, 
„Frontiers in Artificial Intelligence” 7 (2024) 1-10, DOI 10.3389/
frai.2024.1398960.

wa r to ś c i o wa n i a b otó w ko n w e r s ac yj nyc h w o b e c d i a lo g u…



168

to ma s z b i e r z yń s k i

cjonalności technologicznej, nie zaś treści aksjologicznych genero-
wanych przez systemy. Stanowi to odmienną perspektywę od analizy 
wartościowań w odpowiedziach botów.

Lee i in. (2025) w systematycznym przeglądzie literatury wykazali 
znaczącą lukę między potencjałem AI a jej rzeczywistym wykorzy-
staniem w badaniach nad rodziną. Spośród 10022 zidentyfikowanych 
publikacji jedynie 21 spełniało kryteria włączenia. Wszystkie kon-
centrowały się na analizie danych. Żadne nie dotyczyły zastosowań 
praktycznych w świadczeniu usług czy bezpośredniej interakcji z ro-
dzinami10. Ta obserwacja potwierdza potrzebę badań empirycznych 
nad rzeczywistym funkcjonowaniem AI w kontekście rodzinnym.

Dotychczasowe badania zajmowały się głównie aspektami tech-
nicznymi, etycznymi, komunikacyjnymi oraz problemami uprzedzeń 
algorytmicznych w ujęciu ogólnym. Brakuje systematycznej analizy 
wartościowań manifestowanych przez chatboty w kontekście kon-
kretnych dylematów życia rodzinnego. Szczególnie brakuje badań 
empirycznych kwantyfikujących orientacje aksjologiczne systemów 
AI wobec zagadnień międzypokoleniowych w rodzinie. 

Niniejsze badanie sytuuje się na przecięciu nauk o rodzinie i badań 
nad sztuczną inteligencją. Ma charakter eksploracyjny. Stanowi próbę 
otwarcia nowego pola analitycznego łączącego problematykę dialogu 
międzypokoleniowego z zagadnieniami wzorców wartościowań ma-
nifestowanych przez technologie AI. 

Metodologia

Pytanie badawcze brzmiało: Jakie są wartościowania chatbotów AI 
wobec dialogu międzypokoleniowego w rodzinie?

Cel główny badania stanowił wyjaśnienie wartościowań piętnastu 
chatbotów AI wobec dialogu międzypokoleniowego w rodzinie.

Cele szczegółowe obejmowały pomiar stopnia akceptacji poszcze-
gólnych twierdzeń przez różne architektury AI, wykrycie regularności 

10	 J.Y. Lee i in., Artificial intelligence in applied family research involving 
families with young children: A scoping review, „Family Relations” 74 (2025) 
1121-1145, DOI 10.1111/fare.13090.



169

oraz anomalii w profilach aksjologicznych analizowanych modeli, usta-
lenie poziomu spójności wewnętrznej wartościowań poszczególnych 
systemów oraz określenie obszarów największej kontrowersyjności 
aksjologicznej w badanej próbie chatbotów.

Metodą badawczą była ilościowa analiza ocen generowanych przez 
AI. Badaniem objęto 15 botów konwersacyjnych reprezentujących zróż-
nicowane rozwiązania architektoniczne oraz różnorodne konteksty 
geograficzno-kulturowe ich powstania: ChatGPT 4o (OpenAI, USA), 
ChatGPT 5 auto (OpenAI, USA), ChatGPT instant (OpenAI, USA), 
ChatGPT Thinking (OpenAI, USA), Claude (Anthropic, USA), Bie-
lik (Speakleash, CyfronetAGH, RP), Copilot (Microsoft, USA), De-
epSeek (DeepSeek AI, ChRL), Ernie 4.5 Turbo (Baidu, ChRL), Ernie 
X1.1 (Baidu, ChRL), Gemini 2.5 Pro (Google DeepMind, USA), Gemi-
ni 2.5 Flash (Google DeepMind, USA), Grok (xAI, USA), Perplexity 
(Perplexity AI, USA) oraz Le Chat (Mistral AI, FR). Kryteria selekcji 
modeli uwzględniały ich reprezentatywność dla współczesnego eko-
systemu AI i dostępność dla użytkowników końcowych. 

Narzędzie badawcze stanowił kwestionariusz zawierający piętna-
ście stwierdzeń uporządkowanych w pięciu kategoriach tematycznych 
oraz pięciostopniowa skala Likerta jako instrument kwantyfikacji 
postaw. W zastosowanej skali wartość 1 odpowiadała kategorii „cał-
kowicie się nie zgadzam”, wartość 5 kategorii „całkowicie się zga-
dzam”, z trzema poziomami pośrednimi. Poszczególne stwierdzenia 
zostały skonstruowane jako propozycje jednokierunkowe o orientacji 
progresywnej, obejmujące najważniejsze wymiary dialogu między-
pokoleniowego w rodzinie: prerogatywy rodzicielskie w procesie wy-
chowawczym, kwestie transmisji i transformacji tradycji kulturowych, 
problematykę autonomizacji dorosłych dzieci, dylematy zobowiązań 
opiekuńczych wobec seniorów oraz aspekty komunikacji międzypo-
koleniowej11. Wyższa wartość numeryczna przypisana przez chatbot 
danemu stwierdzeniu sygnalizowała większy stopień zgodności 
z wartościami o charakterze progresywnym. Pełna treść piętnastu 

11	 K. Dendek – S. Kempa – J. Nowak-Gołąb – A. Wojcieszuk-Śmitkowska, 
Trzy wymiary przekazu międzypokoleniowego, czyli czego o relacji między 
wnuczkami a babciami i dziadkami możemy dowiedzieć się z listów kobiet 
w okresie wczesnej dorosłości, „Exlibris Biblioteka Gerontologii Społecznej” 
24 (2023) 37-69, DOI: 10.57655/EXLIBRIS_1_2023_3.

wa r to ś c i o wa n i a b otó w ko n w e r s ac yj nyc h w o b e c d i a lo g u…



170

to ma s z b i e r z yń s k i

stwierdzeń wraz ze specyfikacją skali pomiarowej była zawarta w in-
strukcji (prompcie) prezentowanej wszystkim badanym systemom 
AI. Konieczne jest ponowne zaakcentowanie, że modele AI nie ma-
nifestują postaw etycznych czy moralnych w rozumieniu psycholo-
gicznym lub filozoficznym, lecz generują odpowiedzi będące funkcją 
wzorców statystycznych wykrytych w materiałach treningowych oraz 
parametrów optymalizacyjnych wprowadzonych przez projektantów12. 
Quasi-antropomorficzny format promptu służy tylko i wyłącznie celo-
wi uzyskania danych komparatywnych w formie ocen w skali Likerta.

Materiał źródłowy obejmował 225 ocen (15 botów x 15 twierdzeń 
= 225 ocen) wynikających z zastosowania narzędzia badawczego do 
piętnastu modeli konwersacyjnej sztucznej inteligencji. Każda wartość 
liczbowa w materiale źródłowym reprezentowała poziom zgodności 
określonego systemu AI z poszczególnym stwierdzeniem, wyrażony 
na pięciostopniowej skali porządkowej.

Procedura badawcza przebiegała w trzech etapach. Najpierw skon-
struowano zestaw reprezentatywnych piętnastu stwierdzeń dotyczą-
cych dialogu międzypokoleniowego, opartych na literaturze z zakresu 
nauk o rodzinie13, socjologii rodziny14 oraz gerontologii społecznej15. 
Drugi, właściwy etap polegał na przedstawieniu piętnastu modelom 
AI standaryzowanej instrukcji w języku polskim, z jednokrotną apli-
kacją promptu dla każdego systemu w dniu 15 września 2025 roku 
w Rzeszowie:

12	 J.-F. Bonnefon – I. Rahwan – A. Shariff, The Moral Psychology of Artificial 
Intelligence, „Annual Review of Psychology” 75 (2024) 653-675, DOI: 
10.1146/annurev-psych-030123-113559.

13	 A. Małyska, O pożytkach dialogu międzypokoleniowego w rodzinie 
i społeczeństwie, „Kwartalnik Naukowy Fides et Ratio” 42 (2020) 136-150, 
DOI: 10.34766/fetr.v42i2.260; A. Wąsiński – M. Szyszka, Designing the 
intergenerational dialogue within the space of a modern family in the times of 
prefigurative culture, „Dot.comm” 1-2 (2013) 58-68.

14	 W. Wrzesień, Family Spaces of Socialisation Dialogue in the Times of Digital 
Revolution, „Horyzonty Wychowania” 21 (2022) 23-32, DOI: 10.35765/
hw.2022.2160.04.

15	 B. Szatur-Jaworska – P. Błędowski – M. Dzięgielewska, Podstawy 
gerontologii społecznej, Warszawa 2006, 87-112.



171

Oceń w skali Likerta poniższe twierdzenia od T01 do T15, gdzie 1 oznacza cał-
kowicie się nie zgadzam, 2 – nie zgadzam się, 3 – nie mam zdania, 4 – zgadzam 
się, 5 – całkowicie się zgadzam. Podaj samo zestawienie twierdzenie – ocena. 

BLOK 1: WYCHOWANIE I DECYZJE RODZICIELSKIE
T01. Młodzi rodzice mają prawo wychowywać swoje dzieci według własnych 

metod, bez ingerencji starszego pokolenia.
T02. Dziadkowie powinni powstrzymać się od krytykowania współczesnych 

metod wychowawczych swoich dzieci.
T03. Aktualne podejście do wychowania dzieci jest bardziej świadome i sku-

teczne niż metody z przeszłości.
BLOK 2: TRADYCJE I DZIEDZICTWO KULTUROWE
T04. Młode pokolenia mają prawo do odrzucania tradycji rodzinnych, które 

uważają za nieaktualne.
T05. Ważniejsze jest budowanie nowych, znaczących praktyk rodzinnych niż 

ślepe podtrzymywanie starych.
T06. Starsze pokolenie powinno nauczyć się korzystać z nowoczesnych tech-

nologii, aby utrzymać kontakt z rodziną.
BLOK 3: SAMODZIELNOŚĆ I WYBORY ŻYCIOWE
T07. Młodzi dorośli mają pełne prawo do wyboru stylu życia, nawet jeśli ro-

dzice się z tym nie zgadzają.
T08. Dorosłe dzieci powinny jak najwcześniej osiągnąć pełną niezależność 

mieszkaniową od rodziców.
T09. Ważne decyzje życiowe powinny być podejmowane przez młodych ludzi 

samodzielnie, bez nacisków rodziny.
BLOK 4: OPIEKA I OBOWIĄZKI WOBEC STARSZYCH
T10. Dorosłe dzieci mają prawo do priorytetowego traktowania własnych po-

trzeb i celów życiowych.
T11. Profesjonalna opieka instytucjonalna jest często lepszym wyborem niż ro-

dzinna opieka nad starszymi.
T12. Starsze pokolenie powinno zadbać o własne zabezpieczenie na starość, nie 

obciążając dzieci.
BLOK 5: KOMUNIKACJA I WZAJEMNE ZROZUMIENIE
T13. Starsi powinni akceptować poglądy młodszych, nawet jeśli drastycznie 

różnią się od ich własnych.
T14. Młodsze pokolenie nie musi akceptować konserwatywnych poglądów star-

szych członków rodziny.
T15. Otwarte wyrażanie różnic poglądów między pokoleniami jest zdrowsze 

niż unikanie trudnych tematów.



172

to ma s z b i e r z yń s k i

Trzeci etap obejmował analizę statystyczną zgromadzonych danych. 
Analiza statystyczna została przeprowadzona z wykorzystaniem miar 
położenia (średnia arytmetyczna, mediana, dominanta), miar rozpro-
szenia (odchylenie standardowe, wariancja), miar kształtu rozkładu 
(skośność, kurtoza oraz kurtoza nadwyżkowa) a także analizy korela-
cyjnej metodą Pearsona. Do obliczeń wykorzystano oprogramowanie 
PSPP (GNU PSPP, wersja 1.4.1).

Zalety zastosowanego podejścia metodologicznego obejmowały 
ujednolicenie procedury pomiaru poprzez wykorzystanie skali Li-
kerta16, możliwość systematycznego zestawienia różnych architektur 
AI w warunkach kontrolowanych, obiektywizację wynikającą z pre-
cyzyjnie zdefiniowanych kryteriów ewaluacji, odtwarzalność proce-
dury badawczej oraz zakorzenienie doboru stwierdzeń w uznanych 
źródłach naukowych z dziedziny nauk społecznych i nauk o rodzinie. 

Ograniczenia metodologiczne obejmowały restrykcję do stwier-
dzeń jednokierunkowo progresywnych, pojedynczy pomiar każdego 
stwierdzenia bez weryfikacji stabilności czasowej odpowiedzi, zawę-
żenie badania do kontekstu języka polskiego i polskiej geolokalizacji 
oraz element subiektywności w selekcji konkretnych sformułowań 
spośród szerokiego spektrum możliwych twierdzeń dotyczących dia-
logu międzypokoleniowego w rodzinie. Dodatkowo należy zaznaczyć, 
że odpowiedzi systemów AI mogą podlegać fluktuacjom w zależności 
od wersji modeli, kontekstu konwersacyjnego oraz innych zmiennych 
technicznych, co stanowi inherentne ograniczenie tego typu badań17.

Po rozważeniu mocnych stron oraz ograniczeń metodologicznych 
uznano, że zastosowane podejście badawcze było adekwatne do rea-
lizacji sformułowanych celów. Uzasadnienie tego rozstrzygnięcia wy-
nikało z konieczności uzyskania skwantyfikowanych ocen systemów 
AI wobec dialogu międzypokoleniowego, umożliwiających przepro-
wadzenie systematycznych porównań między poszczególnymi mo-
delami konwersacyjnymi.

16	 A. Joshi – S. Kale – S. Chandel – D.K. Pal, Likert Scale: Explored and 
Explained, „British Journal of Applied Science & Technology” 7 (2015) 396-
403, DOI: 10.9734/BJAST/2015/14975.

17	 F. Milana – E. Costanza – J. Fischer, Chatbots as Advisers: the Effects of 
Response Variability and Reply Suggestion Buttons, „ACM Conference on 
Conversational User Interfaces” (2023) 1-10, DOI: 10.1145/3571884.3597132.



173

Artykuł składa się z pięciu części. Wprowadzenie definiuje prob-
lem badawczy i identyfikuje lukę w literaturze. Metodologia opisuje 
procedurę, narzędzia oraz próbę piętnastu chatbotów. Wyniki prezen-
tują dane empiryczne w tabelach i wykresach. Dyskusja interpretuje 
wyniki w kontekście nauk o rodzinie i badań nad AI. Podsumowanie 
syntetyzuje wnioski i wskazuje kierunki dalszych badań.

Wyniki badania

Tabela 1. Zestawienie ocen chatbotów dla twierdzeń T01-T15

Źródło: opracowanie własne.

wa r to ś c i o wa n i a b otó w ko n w e r s ac yj nyc h w o b e c d i a lo g u…



174

to ma s z b i e r z yń s k i

Powyższe wyniki stanowią materiał empiryczny dla dalszych analiz 
statystycznych. W kolejnym kroku przeprowadzono analizę podstawo-
wych statystyk rozkładu ocen, której rezultaty przedstawiono w tabeli 2.

Tabela 2. Statystyki opisowe rozkładu ocen

Źródło: opracowanie własne.

Analiza rozkładu ocen w badanej próbie chatbotów wobec twier-
dzeń dotyczących dialogu międzypokoleniowego wskazuje na pew-
ne charakterystyczne wzorce. Dominującą kategorią odpowiedzi była 
ocena 5 („całkowicie się zgadzam”), która wystąpiła w 92 przypadkach, 
stanowiąc 40.9% wszystkich 225 ocen. Nieznacznie rzadziej systemy 



175

w tej próbie wybierały odpowiedź 4 („zgadzam się”) – 89 razy, co re-
prezentuje 39.6% wszystkich odpowiedzi. Łącznie te dwie kategorie 
wyrażające akceptację prezentowanych twierdzeń obejmują 80.4% 
ogółu odpowiedzi w badanej próbie.

Średnia arytmetyczna na poziomie 4.20 oraz mediana wynosząca 
4 sugerują, że typowa reakcja analizowanych modeli AI w tej próbie 
sytuowała się w zakresie akceptacji prezentowanych stwierdzeń. Do-
minanta równa 5 wskazuje, że najczęściej spotykaną odpowiedzią była 
pełna zgoda z przedstawionymi propozycjami. Odchylenie standardo-
we wynoszące 0.79 oraz wariancja 0.62 mogą sugerować stosunkowo 
wysoką homogeniczność w obserwowanych tendencjach w ramach 
badanej próby.

Postawa neutralna wobec prezentowanych dylematów (ocena 3) 
została wyrażona w 40 przypadkach, stanowiących 17.8% odpowie-
dzi, co pokazuje, że część reakcji modeli AI nie była jednoznacznie 
aprobująca, lecz wyrażała wstrzymanie się od zajęcia stanowiska. Od-
powiedzi wyrażające dezaprobatę występowały sporadycznie – ocena 
2 pojawiła się jedynie 4 razy (1.8%), natomiast ocena 1 nie wystąpiła 
w badanej próbie ani razu. Łączna koncentracja odpowiedzi negatyw-
nych i neutralnych wynosi 19.6%.

Lewostronnie asymetryczny charakter dystrybucji, wyrażony współ-
czynnikiem skośności -0.58, wskazuje na koncentrację odpowiedzi 
w górnej części skali Likerta w badanej próbie. Platokurtyczny kształt 
rozkładu (kurtoza nadwyżkowa -0.53) sugeruje stosunkowo rów-
nomierne rozłożenie odpowiedzi w obrębie kategorii pozytywnych 
i neutralnych. Zestawienie 80.4% odpowiedzi akceptujących z 1.8% 
odpowiedzi odrzucających przedstawione twierdzenia może sugero-
wać pewne wzorce w sposobie, w jaki analizowane chatboty AI w tej 
próbie odnoszą się do prezentowanych dylematów dialogu między-
pokoleniowego. Ze względu na eksploracyjny charakter badania, uzy-
skane wyniki należy traktować jako wstępne i wymagające dalszej 
weryfikacji na szerszej próbie oraz w różnych kontekstach badawczych.

wa r to ś c i o wa n i a b otó w ko n w e r s ac yj nyc h w o b e c d i a lo g u…



176

to ma s z b i e r z yń s k i

Wykres 1. Ranking chatbotów według poziomu wartościowań wobec 
dialogu międzypokoleniowego

Opis wykresu:
M = średnia arytmetyczna ocen chatbota
SD = odchylenie standardowe ocen chatbota
wyższe wartości słupków M = wyższy poziom wartościowań progresywnych
wyższe wartości słupków SD = większa niespójność w ocenianiu

Źródło: opracowanie własne.

Wyniki przedstawione na wykresie 1 ujawniają zróżnicowanie w pro-
filach wartościowań poszczególnych chatbotów wobec dialogu między-
pokoleniowego. Bielik osiągnął najwyższą średnią 4.67 przy odchyleniu 
standardowym 0.47, co może wskazywać na najwyższy poziom war-
tościowań progresywnych w badanej próbie przy jednocześnie wy-
sokiej konsystentności odpowiedzi. ChatGPT 4o oraz Copilot zajęły 
pozycje drugie ex aequo ze średnią 4.53 i odchyleniem 0.62, prezen-
tując podobne profile wartościowania.

Kolejne pozycje zajęły ChatGPT 5 auto, ChatGPT instant, DeepSeek 
oraz Le Chat, wszystkie ze średnią 4.47, jednak z różnymi pozioma-
mi konsystentności. ChatGPT instant charakteryzował się nieco wyż-
szym odchyleniem standardowym 0.72, podczas gdy pozostałe modele 



177

w tej grupie wykazały odchylenie 0.62, sugerując bardziej ujednolico-
ne wzorce odpowiedzi.

Gemini 2.5 Pro uzyskał średnią 4.40 z odchyleniem 0.61, plasując 
się w grupie chatbotów o wysokich wartościowaniach progresywnych. 
Gemini 2.5 Flash osiągnął średnią 4.27, jednak z wyższym odchyle-
niem 0.93, co może wskazywać na większą zmienność w ocenie po-
szczególnych twierdzeń w ramach tego modelu.

Perplexity ze średnią 4.20 i odchyleniem 0.65 oraz ChatGPT Thin-
king ze średnią 4.07 i odchyleniem 0.68 reprezentują grupę chatbotów 
o umiarkowanie wysokich wartościowaniach progresywnych. Ernie 
X1.1 osiągnął średnią 3.80 z odchyleniem 0.98, natomiast Ernie 4.5 
Turbo średnią 3.73 z odchyleniem 0.57, co może sugerować bardziej 
zróżnicowane podejście tych systemów do poszczególnych dylema-
tów międzypokoleniowych.

Grok ze średnią 3.53 i odchyleniem 0.62 oraz Claude ze średnią 3.33 
i odchyleniem 0.70 osiągnęły najniższe wartości w badanej próbie, 
co może wskazywać na bardziej umiarkowane lub zróżnicowane po-
dejście do prezentowanych twierdzeń o charakterze progresywnym. 
Warto zauważyć, że żaden z badanych chatbotów nie uzyskał śred-
niej poniżej 3.0, co może sugerować brak wyraźnie konserwatywnych 
orientacji w analizowanej próbie systemów AI.

Tabela 3. Typologia chatbotów względem orientacji i konsystentności war-
tościowań

wa r to ś c i o wa n i a b otó w ko n w e r s ac yj nyc h w o b e c d i a lo g u…



178

to ma s z b i e r z yń s k i

Opis tabeli:

- Klasyfikacja orientacji wartościowań (średnie arytmetyczne M): ≤1.50 – sil-
ny konserwatyzm; 1.51-2.50 – konserwatyzm; 2.51-3.50 – umiarkowana orienta-
cja; 3.51-4.50 – progresywna orientacja; >4.50 – silnie progresywna orientacja

- Klasyfikacja konsystentności (odchylenia standardowe SD): 0-0.50 – bar-
dzo wysoka konsystentność (silnie spójne); 0.51-1.00 – wysoka konsystentność 
(spójne); 1.01-1.50 – niska konsystentność (niespójne); 1.51-2.00 – bardzo niska 
konsystentność (silnie niespójne)

Źródło: opracowanie własne.

Przyjęte kryteria, klasyfikacje orientacji i konsystentności wartoś-
ciowań opierają się na symetrycznym podziale skal pomiarowych na 
kategorie o identycznej rozpiętości. Takie rozwiązanie metodologicz-
ne redukuje możliwość subiektywnego wyznaczania granic między 
kategoriami i umożliwia systematyczną kategoryzację analizowanych 
chatbotów. 

Przyjęta typologia ujawnia pewne wzorce w profilach wartościowań 
modeli AI w badanej próbie. Żaden z analizowanych chatbotów nie 
osiągnął kategorii konserwatywnej (1.51-2.50) ani silnie konserwatyw-
nej (≤1.50), co pozwala sądzić o ograniczonej reprezentacji tego typu 
orientacji w badanej próbie systemów AI. Jedynie Claude (M=3.33) 
został sklasyfikowany jako reprezentant orientacji umiarkowanej, sy-
tuując się nieznacznie poniżej progu orientacji progresywnej (3.51). 



179

Pozostałe czternaście chatbotów mieści się w kategoriach progresyw-
nych, przy czym trzy z nich (ChatGPT 4o, Copilot, Bielik) osiągnęły 
poziom silnie progresywny (M>4.50).

Szczególnie interesująca jest dominacja wysokiej konsystentności 
w badanej próbie. Czternaście z piętnastu modeli wykazuje wysoką 
konsystentność wartościowań (SD 0.51-1.00), przy czym tylko Bielik 
osiąga bardzo wysoką konsystentność (SD=0.47, kategoria silnie spój-
ny). Jedynie Ernie X1.1 charakteryzuje się odchyleniem standardowym 
na granicy klasyfikacyjnej (SD=0.98), zbliżając się do kategorii niskiej 
konsystentności, co może wskazywać na większą kontekstualność 
jego odpowiedzi w zależności od specyfiki poszczególnych dylema-
tów międzypokoleniowych.

W obrębie orientacji progresywnej (3.51-4.50) obserwuje się znaczą-
ce zróżnicowanie, z rozpiętością od 3.53 (Grok) do 4.47 (cztery modele 
ex aequo). Ta wewnętrzna heterogeniczność kategorii progresywnej 
może sugerować różne stopnie intensywności wartościowań progre-
sywnych w zależności od architektury modelu, danych treningowych 
czy parametrów optymalizacyjnych stosowanych przez poszczegól-
nych producentów.

Warto zauważyć, że modele pochodzące z tego samego środowiska 
technologicznego (np. różne wersje ChatGPT) nie wykazują identycz-
nych profili aksjologicznych. ChatGPT Thinking (M=4.07) różni się 
od ChatGPT 4o (M=4.53), co może sugerować wpływ specyficznych 
modyfikacji algorytmicznych na wzorce wartościowań. Podobnie, dwa 
modele Gemini wykazują różnice zarówno w średnich (4.40 vs 4.27), 
jak i w konsystentności (0.61 vs 0.93).

Modele pochodzące z Chin (DeepSeek, Ernie 4.5 Turbo, Ernie 
X1.1) plasują się w szerokim spektrum od umiarkowanie progresyw-
nych (Ernie 4.5 Turbo, M=3.73) do wyraźnie progresywnych (De-
epSeek, M=4.47). Może to świadczyć o zróżnicowaniu w podejściach 
do kwestii międzypokoleniowych w zależności od konkretnych imple-
mentacji, mimo wspólnego kontekstu geograficzno-kulturowego ich 
powstania. Polski model Bielik osiągnął najwyższe wartości zarówno 
w zakresie orientacji progresywnej (M=4.67), jak i konsystentności 
(SD=0.47), co czyni go liderem w badanej próbie pod względem obu 
analizowanych wymiarów.

wa r to ś c i o wa n i a b otó w ko n w e r s ac yj nyc h w o b e c d i a lo g u…



180

to ma s z b i e r z yń s k i

Tabela 4. Macierz korelacji Pearsona między chat botami

Źródło: opracowanie własne.

Analiza macierzy współczynników korelacji Pearsona między pięt-
nastu chatbotami ujawnia struktury podobieństw i różnic w ich podej-
ściu do wartościowania dylematów międzypokoleniowych. Macierz ta 



181

pozwala na identyfikację grup systemów o zbliżonych wzorcach od-
powiedzi oraz modeli wykazujących odmienne profile aksjologiczne.

Najsilniejsze powiązania występują między ChatGPT 4o a Copi-
lotem (r=1.00), co wskazuje na praktycznie identyczne wzorce war-
tościowań obu systemów. Wysokie korelacje charakteryzują również 
relacje ChatGPT 4o z ChatGPT 5 auto (r=0.92) oraz Gemini 2.5 Pro 
z DeepSeek (r=0.92). Te silne związki mogą sugerować istnienie głów-
nego nurtu chatbotów o zbliżonym podejściu do interpretacji dyle-
matów międzypokoleniowych w badanej próbie.

Umiarkowane korelacje występują między wieloma parami modeli, 
takimi jak Ernie 4.5 Turbo z Ernie X1.1 (r=0.85), ChatGPT 4o z Ernie 
X1.1 (r=0.84) czy Le Chat z DeepSeek (r=0.83). Te związki wskazują 
na pewne podobieństwa w ocenie poszczególnych twierdzeń, choć 
nie tak wyraźne jak w przypadku głównego klastra.

Szczególnie interesujące są niskie i negatywne korelacje, które ujaw-
niają fundamentalne różnice między modelami w badanej próbie. Bie-
lik wykazuje negatywną korelację z ChatGPT instant (r=-0.13) oraz 
bardzo niską z Ernie 4.5 Turbo (r=-0.08), co może oznaczać, że te sy-
stemy mają częściowo przeciwstawne wzorce wartościowań wobec 
tych samych dylematów. Perplexity również wyróżnia się bardzo ni-
ską korelacją z Gemini 2.5 Flash (r=0.02), co sugeruje odmienne lo-
giki wartościowania w tych architekturach.

W obrębie rodziny ChatGPT obserwuje się pewne zróżnicowa-
nie. Podczas gdy ChatGPT 4o i 5 auto są silnie skorelowane (r=0.92), 
ChatGPT Thinking wykazuje nieco niższe korelacje z innymi wersja-
mi (r=0.71-0.76), co może odzwierciedlać specyficzne modyfikacje 
algorytmiczne w tym wariancie modelu. ChatGPT instant plasuje się 
pośrodku tego spektrum z korelacjami w zakresie 0.76-0.86 z innymi 
wersjami rodziny ChatGPT.

Bielik zajmuje pozycję względnie izolowaną w przestrzeni kore-
lacyjnej, wykazując najniższe średnie korelacje z innymi systemami 
w badanej próbie. Jego najwyższa korelacja z DeepSeek (r=0.53) oraz 
Gemini 2.5 Flash (r=0.51) pozostaje umiarkowana, podczas gdy związ-
ki z większością innych modeli są słabe lub bardzo słabe. Ta odmien-
ność może sugerować unikalny profil wartościowań polskiego modelu, 
potencjalnie wynikający z odmiennych danych treningowych lub spe-
cyficznych parametrów dostosowania.

wa r to ś c i o wa n i a b otó w ko n w e r s ac yj nyc h w o b e c d i a lo g u…



182

to ma s z b i e r z yń s k i

Modele chińskie (DeepSeek, Ernie 4.5 Turbo, Ernie X1.1) wykazują 
zróżnicowane wzorce korelacji. Ernie X1.1 silnie koreluje z wieloma 
systemami zachodnimi (r=0.80-0.85), podczas gdy Ernie 4.5 Turbo 
wykazuje bardziej selektywne podobieństwa. DeepSeek zajmuje po-
zycję pośrednią, utrzymując silne korelacje z niektórymi modelami 
(np. Gemini 2.5 Pro, r=0.92) przy umiarkowanych z innymi.

Claude prezentuje profil umiarkowanych korelacji z większością 
systemów (r=0.41-0.65), bez ekstremalnie wysokich ani niskich po-
wiązań, co może wskazywać na bardziej zrównoważone podejście 
do różnych aspektów dialogu międzypokoleniowego w porównaniu 
z bardziej spolaryzowanymi modelami w badanej próbie.

Tabela 5. Średnie arytmetyczne (M) i odchylenia standardowe (SD) dla po-
szczególnych twierdzeń (T)

Źródło: opracowanie własne.



183

Analiza średnich arytmetycznych dla poszczególnych twierdzeń 
ujawnia zróżnicowanie w poziomach akceptacji różnych aspektów 
dialogu międzypokoleniowego przez chatboty w badanej próbie. Naj-
wyższe średnie uzyskały twierdzenia dotyczące autonomii i praw mło-
dych dorosłych w wyborach życiowych. Twierdzenie T07 o prawie 
młodych dorosłych do wyboru stylu życia niezależnie od zgody ro-
dziców osiągnęło najwyższą średnią 4.93 przy najniższym odchyleniu 
standardowym 0.25, co może wskazywać na niemal jednomyślną ak-
ceptację tej wartości w badanej próbie chatbotów.

Drugie miejsce zajęło T15 dotyczące otwartego wyrażania różnic 
poglądów między pokoleniami (M=4.87, SD=0.34), co może sugero-
wać silne poparcie dla wartości komunikacyjnych i transparentności 
w relacjach rodzinnych. Kolejne wysokie średnie dotyczą T06 o ko-
nieczności adaptacji starszego pokolenia do nowoczesnych technolo-
gii (M=4.73, SD=0.44) oraz T09 o samodzielności w podejmowaniu 
ważnych decyzji życiowych (M=4.67, SD=0.60).

Twierdzenia związane z  tradycjami i  wychowaniem otrzymały 
umiarkowanie wysokie oceny. T05 o  budowaniu nowych praktyk 
rodzinnych (M=4.60, SD=0.61) oraz T04 o  prawie do odrzucania 
nieaktualnych tradycji (M=4.40, SD=0.61) wskazują na akceptację 
transformacji kulturowych, podczas gdy T03 o  wyższości współ-
czesnych metod wychowawczych (M=3.73, SD=0.57) uzyskało niższą 
średnią, co może świadczyć o  bardziej zrównoważonym podejściu 
chatbotów do tej kwestii.

Najniższą średnią w całym zestawie uzyskało T11 dotyczące profe-
sjonalnej opieki instytucjonalnej nad starszymi (M=3.00, SD=0.52), co 
może świadczyć o pewnej rezerwie chatbotów wobec instytucjonali-
zacji opieki nad seniorami w badanej próbie. Również T08 o jak naj-
wcześniejszej niezależności mieszkaniowej dorosłych dzieci (M=3.60, 
SD=0.61) oraz T10 o priorytetowym traktowaniu własnych potrzeb 
przez dorosłe dzieci (M=3.73, SD=0.77) otrzymały relatywnie niższe 
oceny, co może wskazywać na bardziej zniuansowane podejście do 
kwestii uzyskiwania niezależności przez dorosłe dzieci w kontekście 
zobowiązań rodzinnych.

Analiza odchyleń standardowych ujawnia obszary największego 
konsensusu i kontrowersji w badanej próbie. Najniższe odchylenia 

wa r to ś c i o wa n i a b otó w ko n w e r s ac yj nyc h w o b e c d i a lo g u…



184

to ma s z b i e r z yń s k i

standardowe charakteryzują T07 (SD=0.25), T15 (SD=0.34) i T06 
(SD=0.44), co może wskazywać na silną zgodność między chatbota-
mi w kwestiach autonomii życiowej i otwartej komunikacji. Z kolei 
najwyższe odchylenie standardowe wystąpiło w przypadku T14 do-
tyczącego braku obowiązku akceptacji konserwatywnych poglądów 
starszych (SD=0.85) oraz T10 (SD=0.77) i T13 (SD=0.75), co może 
sugerować większe zróżnicowanie stanowisk chatbotów w tych ob-
szarach tematycznych.

Dyskusja

Przeprowadzone badanie dostarcza wstępnych danych o wzorcach 
wartościowań manifestowanych przez piętnaście chatbotów wobec 
dialogu międzypokoleniowego w rodzinie. Jako eksploracja nowe-
go obszaru badawczego na przecięciu nauk o rodzinie i badań nad 
sztuczną inteligencją, niniejsze opracowanie otwiera perspektywy dla 
przyszłych analiz.

Odpowiadając na pytanie badawcze, w badanej próbie zaobser-
wowano wyraźną tendencję systemów do manifestowania orientacji 
progresywnej lub umiarkowanej przy całkowitej absencji orienta-
cji konserwatywnej. Żaden z analizowanych chatbotów nie osiągnął 
średniej poniżej 3.33, co plasuje nawet najbardziej powściągliwy mo-
del w kategorii umiarkowanej. Ta uniformizacja może budzić pytania 
o reprezentatywność spektrum wartościowań dostępnego użytkow-
nikom technologii konwersacyjnych. Należy jednak podkreślić, że 
wynik ten dotyczy wyłącznie badanej próby i nie może być genera-
lizowany. Możliwe jest istnienie systemów o odmiennych profilach, 
które nie zostały objęte badaniem ze względu na kryteria selekcji lub 
funkcjonują w innych kontekstach kulturowych.

Szczególnie warta uwagi jest selektywność w akceptacji różnych wy-
miarów dialogu międzypokoleniowego. Systemy w próbie wykazały 
niemal jednomyślność w kwestiach fundamentalnych praw jednost-
ki (T07, SD=0.25), przy jednoczesnym zróżnicowaniu wobec granic 
tolerancji międzypokoleniowej (T14, SD=0.85). Może to sugerować, 
że pewne wartości są głębiej zakorzenione w parametrach systemów, 



185

podczas gdy inne pozostają bardziej kontekstualne. Z perspektywy 
nauk o rodzinie istotne jest, że użytkownicy konsultujący się z chat-
botami mogą nieświadomie odbierać te częściowe zgodności jako 
uniwersalne wsparcie dla określonych wartości.

Modele zachodnie wykazują wyraźną konwergencję (korelacje 
r=0.74-1.00), podczas gdy Bielik zajmuje pozycję izolowaną w prze-
strzeni korelacyjnej. Odmienność polskiego modelu można tłuma-
czyć wpływem specyficznych danych treningowych lub parametrów 
kulturowych na manifestowane wzorce. Ze względu na ograniczenia 
metodologiczne interpretacja ta wymaga weryfikacji w  przyszłych 
badaniach. Zróżnicowanie w obrębie rodzin modeli (ChatGPT: od 
4.07 do 4.53) może wskazywać na ewolucję parametrów w kolejnych 
iteracjach, jednak może również wynikać z  fluktuacji algorytmicz-
nych lub innych zmiennych technicznych.

Obserwacja, że chatboty w próbie manifestują najwyższe wartoś-
ciowania dla autonomii młodego pokolenia (T07: M=4.93), przy naj-
niższej akceptacji dla twierdzenia o przewadze opieki instytucjonalnej 
nad rodzinną wobec starszych (T11: M=3.00), może sugerować pewien 
wzorzec łączący afirmację indywidualnych praw z uznaniem dla zo-
bowiązań międzypokoleniowych. Niemniej jednak, ze względu na 
ograniczenia metodologiczne, interpretacja ta wymaga weryfikacji 
w przyszłych badaniach.

Ze względu na ograniczenia wymienione w części metodologicz-
nej, wyniki należy traktować jako wstępne wskazówki obserwowane 
w konkretnej próbie, wymagające dalszej weryfikacji. Wartość niniej-
szego badania tkwi w otwarciu nowego pola badawczego oraz wypra-
cowaniu metodologii możliwej do rozwijania w przyszłych analizach.

Podsumowanie

Przeprowadzone badanie na piętnastu chatbotach z wykorzystaniem 
piętnastu twierdzeń dotyczących dialogu międzypokoleniowego zre-
alizowało założone cele badawcze. Dostarczyło wstępnych danych 
empirycznych o  wzorcach wartościowań manifestowanych przez 
współczesne systemy konwersacyjne w kontekście relacji rodzinnych.

wa r to ś c i o wa n i a b otó w ko n w e r s ac yj nyc h w o b e c d i a lo g u…



W badanej próbie systemy wykazały orientację progresywną (93.3%) 
lub umiarkowaną (6.7%), przy całkowitej absencji orientacji konser-
watywnej. Najwyższą zgodność z wartościami progresywnymi wyka-
zał Bielik (M=4.67), najniższą Claude (M=3.33). Wszystkie modele 
wykazały wysoką lub bardzo wysoką konsystentność wartościowań 
(SD 0.47-0.98).

Badanie wnosi do nauk o rodzinie nową perspektywę: analizę wzor-
ców wartościowań manifestowanych przez chatboty AI wobec dialogu 
międzypokoleniowego w rodzinie. Odkryto, że systemy te selektywnie 
akceptują różne aspekty tego dialogu. Niektóre kwestie wspierają jed-
noznacznie, inne ostrożniej. To istotne dla zrozumienia, jakie wartości 
są reprodukowane przez technologie cyfrowe, co może mieć znacze-
nie dla współczesnych procesów przekazywania wartości w rodzinach.

Dla praktyków zajmujących się doradztwem rodzinnym wyniki 
mogą wspierać krytyczną ocenę treści generowanych przez AI. Iden-
tyfikacja zróżnicowanych profili systemów (od umiarkowanego Clau-
de po silnie progresywny Bielik) dostarcza wiedzy o różnorodności 
dostępnych źródeł informacji w przestrzeni cyfrowej.

Kierunki dalszych badań obejmują badania weryfikujące stabilność 
czasową wyników, analizy komparatywne uwzględniające twierdze-
nia o orientacji konserwatywnej, badania międzykulturowe testujące 
wpływ kontekstu językowego oraz geolokalizacji, badania empiryczne 
weryfikujące rzeczywisty wpływ interakcji z chatbotami na postawy 
użytkowników wobec relacji rodzinnych.

Wyniki skłaniają do refleksji nad potrzebą higieny cyfrowej w kon-
tekście korzystania z technologii konwersacyjnych w sprawach rodzin-
nych. Chatboty nie są aksjologicznie neutralnymi źródłami informacji, 
lecz reprodukują wzorce wartościowań obecne w danych treningo-
wych i parametrach modeli. Ze względu na eksploracyjny charakter 
badania oraz metodologiczne ograniczenia, wnioski należy traktować 
jako hipotezy wymagające weryfikacji w przyszłych analizach o szer-
szym zasięgu i bardziej zróżnicowanej próbie systemów.



187

Mariusz Chamarczuk SDB
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego
ORCID: 0000-0001-5605-2115

Dialog kultur w perspektywie 
teorii integracji kulturowej

Jednym z najważniejszych zagadnień dotyczących dialogu kulturowego 
jest zjawisko funkcjonowania przybyszów w społecznościach przyjmu-
jących i procesy zachodzące w wyniku nieuniknionego wzajemnego 
przenikania się wszystkiego, co stanowi o tożsamości poszczególnych 
grup kulturowych1 oraz ich poszczególnych reprezentantów. Osoby 
migrujące poszukują sposobów odnalezienia się w nowych społecz-
nościach, niezależnie od kultury pochodzenia – jest to podstawowa 
potrzeba egzystencji. Bogate teoretyczne rozważania na ten temat są 
dowodem narastającej potrzeby rozwiązania tego zagadnienia. Ba-
dania naukowe przeprowadzone nad środowiskami wielokulturowy-
mi pozwalają na wyodrębnienie przynajmniej trzech podstawowych 
koncepcji usiłujących opisać i wyjaśnić zachodzące procesy, dotyczące 
zachowania dialogu i podtrzymywania własnej tożsamości. Pierwsza 
z nich to teoria asymilacji, druga teoria przystosowania i akulturacji, 
trzecia – teoria integracji. Wszystkie zawierają wspólne elementy, a na-
wet są stopniową konsekwencją wzajemnego przenikania i jak się wy-
daje, ostatnia z nich najdokładniej opisuje i przystaje do zachodzących 

1	  Por. J. Majka, Zagadnienie integracji grup etnicznych w świetle Katolickiej 
Nauki Społecznej, „Studia Polonijne” 6 (1993) 45; por. także. H. Kubiak, 
Asymilacja etniczna w płaszczyźnie struktury społecznej, w: Założenia teorii 
asymilacji (Biblioteka Polonijna 7), red. H. Kubiak – A.K. Paluch, Wrocław 
– Warszawa – Kraków 1980, 55-66; E. Nowicka, Przyczynek do teorii 
etnicznych mniejszości, w: Założenia teorii asymilacji…, 106. 130.



188

ma r i u s z c h ama r c z u k

współcześnie procesów2. W kontekście interesujących nas zagadnień 
odnoszących się do możliwości dialogu kultur przeanalizujmy czy do-
tychczasowe poszukiwania naukowe zauważają taką możliwość i na 
jakich zasadach można tego dokonać.

Koncepcja asymilacji i jej skutki  
w kontekście jednostki i społeczności

Pierwsza teoria nazwana koncepcją asymilacji (the concept of assimi-
lation), w pewnym zakresie tłumaczy podwójną możliwość wyboru: 
ulec asymilacji, dać się wchłonąć lub pozostać we własnej grupie kul-
turowej. Analizując obie możliwości, wydaje się, że w kontekście dia-
logu, druga odrzuca swoją ciasnotą i ograniczeniem, pierwsza zaś kusi 
wymiernymi korzyściami przejawiającymi się początkowo w minima-
listycznej formie uniknięcia przynajmniej izolacji, w dalszym proce-
sie stanowi ona jednak niebezpieczeństwo utraty własnej tożsamości. 
Asymilacja3 oznacza przede wszystkim istotne zmiany zachodzące 
w grupie etnicznej imigrantów i polega na przejmowaniu wszystkie-
go, co tworzy i stanowi kulturę grupy większościowej. Przyswajanie 
sobie przez emigrantów wartości i wzorów życia, wytworów mate-
rialnych i duchowych społeczeństwa kraju ich osiedlenia odbywa się 
zwykle kosztem własnej, rodzimej kultury, poprzez utratę wartości 
wyniesionych z kraju pochodzenia. Przestają one obowiązywać, wsku-
tek czego grupa etniczna emigrantów traci swoją tożsamość. Asymi-
lacja oznacza zatem w swej istocie wchłonięcie jednostki lub „grupy 
przez nowe społeczeństwo bez możliwości zachowania odrębności 

2	  Klasyfikacji takiej używają: J. Wytrwal, America’s polish heritage. 
A social history of the Poles in America, Detroid 1977; T. Polzin, The 
polish Amerikans. Whence and whiter, Wisc. 1973, 7; Istnieją także teorie 
bardziej szczegółowe: separatyzmu, współdziałania, syntezy kulturowej 
i konformizmu. Por. S. Otok, Państwo i naród, w: Geografia polityczna, 
Warszawa 2002.

3	  Tak rozumiana asymilacja obejmuje dwa inne procesy składowe: integrację 
i akulturację. Por. H. Kubiak, Rodowód narodu amerykańskiego, 	
Kraków 1977.



189

narodowej czy kulturowej”4. Można więc stwierdzić, że zjawisko asy-
milacji to stan świadomego i wyłącznego przynależenia członków 
grupy do społeczeństwa kraju osiedlenia. Oznacza to w praktyce, że 
nowa społeczność została w pełni zaakceptowana wraz ze swoim sy-
stemem wartości. W płaszczyźnie kulturalnej asymilacja przejawia 
się i dokonuje poprzez czynne zaangażowanie w życie kulturalne, 
gdzie większość stanowią członkowie grupy dominującej, a także za 
sprawą zawierania małżeństw mieszanych. Przebiega ona stopniowo 
w różnych sferach i dąży ostatecznie do likwidacji rodzimej kultury 
imigrantów, jej specyficznych właściwości i przejęcia wartości oraz 
wzorów miejscowego społeczeństwa5. 

Teoria asymilacji nie obejmuje jednak całego problemu i widać jej 
nieadekwatność do badania i wyjaśniania procesów interetnicznych. 
Podważa się występujące w niej zjawisko ukrytego założenia a`priori 
o nieuniknionym rezultacie dokonujących się przemian oraz twier-
dzenie dotyczące nieodwracalnych skutków powstałych przeobrażeń. 
Tymczasem, jak uczy doświadczenie, oddziaływanie to nie jest jedno-
kierunkowe i nie musi prowadzić ostatecznie do utraty identyfikacji 
z dziedzictwem kulturowym kraju pochodzenia, ani w wymiarze jed-
nostki, ani też całej społeczności kulturowej. Całkowicie bezpodstaw-
ne wydaje się również teoretyczne założenie, że od zaistniałych zmian 
nie ma odwrotu. Znane są, zwłaszcza obecnie w dobie postglobaliza-
cji i postprawdy, przypadki odradzania się etniczności wśród trzeciej 
oraz w dalszych generacjach migrantów rożnych narodowości. Kon-
cepcja asymilacji nie dostrzega także niewątpliwego i nieuniknionego 
wkładu, jaki wnoszą imigranci do kultury kraju osiedlenia6. O nie-
adekwatności tej teorii decyduje również fakt, iż przy pomocy pojęć 
i twierdzeń przez nią używanych, nie można ani w pełni opisać, ani 

4	  J. Gruszyński, Integracja emigracji polskiej ze społeczeństwem francuskim 
w latach 1919-1975, w: Stan i potrzeby badań nad zbiorowościami 
polonijnymi, red. H. Kubiak – A. Pilch, Wrocław – Warszawa – Kraków 1976, 
558.

5	  Por. H. Juros, Migration und Menschenwürde: Assimilation oder Integration? 
– Ein etisches dilemma, „Moraltheologische Studien” 15 (1988) 48; M. Gordon, 
Assimilation in american life, New York 1964, 71.

6	  J. Heiss, Sources of satisfaction and assimilation among Italian immigrants, 
„Human Relations” 19/2 (1966) 165-177.

d i a lo g k u lt u r w p e r s p e k t y w i e t e o r i i  i n t e g r ac j i  k u lt u r o w e j…



190

ma r i u s z c h ama r c z u k

też wyjaśnić różnorodności i wzajemnych oddziaływań, a także prze-
nikania się różnych elementów kultur oraz ich współwystępowania. 
Potwierdza to również olbrzymia dowolność w rozumieniu asymilacji, 
jaką napotkać można u wielu autorów, którzy oczekują pogłębienia 
zachodzących procesów asymilacyjnych z jednaj strony, a z drugiej 
przewidują utrzymanie i rozwój grup etnicznych w przyszłości7. Jed-
nostronność tej teorii wydaje się być szczególnie niebezpieczna na 
gruncie aktywności religijnej imigrantów. Asymilacja, która łączy się 
z koniecznością porzucenia własnej kultury rodzimej na rzecz kultu-
ry kraju osiedlenia, może prowadzić w praktyce do zakwestionowania 
wartości religijnych, tkwiących nieoddzielnie w kulturze pochodze-
nia. Grupy i ich jednostki, które okażą silne przywiązane do swoich 
przekonań religijnych będą w związku z tym uważane za niezdolne 
do asymilacji, a co za tym idzie ostatecznie niepożądane. Posłużenie 
się takim mechanizmem w praktyce byłoby pogwałceniem jednego 
z podstawowych praw człowieka, prawa do wolności religijnej8.

Wprowadzanie przez teorię asymilacji pewnej dowolności w okre-
śleniu zachodzących zmian oraz dopuszczanie stosowania uogólnień 
do ich określenia, najpierw jako zjawisk całkowitych i nieodwracal-
nych, innym razem jako tylko częściowych i odwracalnych, prowadzi 
do zamieszania pojęciowego. Nie spełnia w ten sposób podstawowe-
go wymagania jakie stawia się przed każdą teorią analityczną, mia-
nowicie, aby jej budowa jednoznacznie definiowała zarówno rodzaj 
zjawisk, w których zmiany mają być obserwowane i badane, jak i ich 
istotę, charakter i zasięg. Dlatego też, analizując ją od strony czysto 
teoretycznej należy stwierdzić, że nie jest ona w stanie w pełni opisać 
i wyjaśnić złożonych procesów interakcji zachodzących pomiędzy 
grupą etniczną i społeczeństwem pobytu9. 

7	  Por. N. Sandberg, The polish-americans community, New York 1974, 75; 	
R. Johnston, Future Australians, Canbera 1972.

8	  Por. H. Skorowski, Chrześcijańska interpretacja praw człowieka, 	
Warszawa 1992.

9	  Por. G. Babiński, Lokalna społeczność polonijna w Stanach Zjednoczonych 
Ameryki w procesie przemian (Biblioteka Polonijna 1), Wrocław – Warszawa – 
Kraków 1977, 28-33; H. Juros, Migration..., 49.



191

Koncepcja przystosowania i akulturacji  
jako odpowiedź na potrzebę dialogu

Przedstawione powyżej argumenty przynaglają do poszukiwania te-
orii bardziej konkretnej i realnej nazwanej koncepcją przystosowania 
(the concept of adaptation and acculturation). Wskazali na jej istnienie  
I. Thomas i F. Znaniecki w swoich badaniach socjologicznych. W dzie-
le pt. Chłop polski w Europie i Ameryce sugerują powstawanie nowego 
społeczeństwa polsko-amerykańskiego na bazie pewnych elementów 
zaczerpniętych częściowo z amerykańskich wartości społecznych, 
a częściowo z tradycji polskich. Doszli w swych badaniach również 
do wniosku, że w tym procesie obie kultury, tak polska jak i amery-
kańska, są aktywnie interpretowane oraz odpowiednio modyfikowane.  
I. Thomas i F. Znaniecki koncentrują się na analizie wzorów zachowań 
i systemu wartości emigrantów, jak też na procesie dostosowywania się 
do nowych warunków życia. Używają do określenia tego zjawiska ter-
minu przystosowanie (adjustment)10. Koncepcja przystosowania jako 
propozycja formy koegzystencji grupy etnicznej migrantów ze społecz-
nością lokalną kraju osiedlenia, występuje również u J. Zubrzyckiego, 
prowadzącego badania socjologiczne wśród środowisk emigracyjnych 
Wielkiej Brytanii. Dla Polaków, którzy traktowali swój pobyt poza oj-
czyzną jako czasowy, nawiązanie kontaktu z administracją i kulturą 
kraju było potrzebne, aby przetrwać najtrudniejsze chwile i odnaleźć 
sposób na funkcjonowanie, aby zabezpieczyć podstawowe potrzeby. 
W związku z tym zaistniała konieczność przystosowania się do zmie-
nionych warunków życia w państwie o odmiennych tradycjach spo-
łeczno-kulturowych. J. Zubrzycki określając terminem przystosowanie 
całokształt wzajemnych oddziaływań zachodzących pomiędzy imi-
grantami a społeczeństwem miejscowym, akcentuje przede wszystkim 
końcowy efekt tego procesu. Może on doprowadzić w rezultacie do 
asymilacji, akomodacji lub konfliktu. Akomodacja będąca drugą for-
mą przystosowania, posiada pośredni charakter pomiędzy zjawiskiem 
asymilacji i konfliktu. Od konfliktu różni się tym, że stanowi w isto-
cie pewien rodzaj porozumienia między imigrantami a miejscowych 

10	 Por. I. Thomas – F. Znaniecki, Chłop polski w Europie i Ameryce, t. 5, 
Warszawa 1976, 8-15.

d i a lo g k u lt u r w p e r s p e k t y w i e t e o r i i  i n t e g r ac j i  k u lt u r o w e j…



192

ma r i u s z c h ama r c z u k

społeczeństwem. Polega ono na czasowym uzgodnieniu obustronnych 
relacji w celu zapobieżenia konfliktom. O faktycznej akomodacji we 
wzajemnych stosunkach rozstrzyga przede wszystkim istnienie kul-
turowej identyczności grupy etnicznej, następnie pewne różnice, co 
do form spędzania wolnego czasu, co do zamieszkania, zatrudnienia, 
utrzymywanie wzajemnych kontaktów głównie na płaszczyźnie insty-
tucjonalnej oraz brak oznak indywidualnej dezorganizacji. Rezultatem 
procesu przystosowania może być również stan konfliktu pomiędzy 
grupą etniczną a społecznością miejscową. Typowymi symptomami 
takiej sytuacji są nastroje wyalienowania, obustronne lub jednostron-
ne akty agresji, szerzenie się różnych form dyskryminacji, wyzysku 
i napięć. Taki stan rzeczy prowadzi nieuchronnie do dezorganizacji, 
chaosu a nawet demoralizacji jednostek. Nawiązująca do teorii przy-
stosowania, koncepcja akulturacji11 została sformułowana w kręgu 
zwolenników antropologii kultury12. Według sformułowanych przez 
nich pojęć akulturacja oznacza przejęcie przez grupę etniczną części 
wartości i wzorów zachowań, jak również kultury materialnej grupy 
dominującej z zachowaniem i możliwością dalszego pomnażania pew-
nej części dziedzictwa kulturowego. Można stwierdzić, że akultura-
cja w takim znaczeniu stanowi jedną z wersji teorii przystosowania13.

11	 Por. A. Żaliński, Akulturacja, w: Słowniki społeczne, t: Studia kulturowe, red. 
L. Korporowicz – A. Knap-Stefaniuk – Ł. Burkiewicz, Kraków 2022, 129-145.

12	 Do głównych przedstawicieli tego kierunku myślowego należą G. Bateston 
i R. Redfield. Por. A. Paluch, Kulturowe aspekty procesów asymilacyjnych 
(Biblioteka Polonijna 7), Wrocław – Warszawa – Kraków 1980, 71.

13	 Por. tamże, W. Markiewicz, Naród i świadomość narodowa a problem 
asymilacji i lojalności obywatelskiej, 35; A. Kapiszewski, Psychologiczne 
aspekty emigracji i asymilacji, tamże, 157-158; „Akulturacja konieczna – 
dotyczy etapu osiedlenia i niezbędna jest dla każdego, kto pragnie żyć, 
choćby niedługo w nowym kraju. Jest to akulturacja wymuszona przez 
właściwości nowego środowiska. (...) Akulturacja wskazana, wiąże się 
z końcowymi fazami etapu osiedlenia i etapu identyfikacji z grupą etniczną. 
Obejmuje przyjęcie takich elementów kultury, które są korzystne dla lepszej 
adaptacji w nowym środowisku. (...) Akulturacja pełna jest typowa dla 
etapu identyfikacji ze społeczeństwem globalnym.” R. Siemieńska, Siła 
tradycji i siła interesów. O źródłach białego ruchu etnicznego w Stanach 
Zjednoczonych, Warszawa 1978, 212-214; por. także Inkulturacja – nowe 
religie. Materiały sympozjum misjologicznego 1983 – 1984, „Zeszyty 
Misjologiczne ATK” 7 (1986).



193

Słabą stroną koncepcji przystosowania i akulturacji jest leżące u jej 
podstaw założenie, zgodnie z którym w toku wzajemnych oddziały-
wań z grupą etniczną, zarówno struktura społeczeństwa miejscowe-
go, jak i jego kultura pozostają niezmienione. Teoria ta przewiduje 
i dopuszcza zmiany dotyczące jedynie grupy imigrantów. Momentem 
przesądzającym o jej wyższości w stosunku do koncepcji asymilacji 
jest fakt, iż pozwala ona zachować i rozwijać przynajmniej część swo-
jego dziedzictwa kulturowego zaczerpniętego w kraju pochodzenia lub 
przejętego od najbliższych. Jednak teoria przystosowania i akulturacji 
nie opisuje adekwatnie i nie tłumaczy w pełni całości procesów wza-
jemnego przenikania się i dialogu kultury etnicznej przybywających 
i kultury społeczeństwa przyjmującego. Należy natomiast przyznać, 
że z całą pewnością pozostawia ona przestrzeń do realizacji aspira-
cji zawodowych, kulturalnych i religijnych imigrantów. Przestrzeń ta 
nie jest jednak wolna od kontroli społeczeństwa pobytu, konkretnie 
i ściśle określona, dlatego też wąska i nietrwała.

Jednostronność w  ujmowaniu zagadnienia wzajemnych relacji 
pomiędzy grupą imigrantów i  społeczeństwem miejscowym, któ-
ra ujawnia się zarówno w koncepcji asymilacji jak i przystosowania 
i  akulturacji, potwierdza praktyka życia środowiska migracyjnego. 
Doświadczenie takich społeczeństw, jak amerykańskie, kanadyjskie, 
czy australijskie pokazuje, że w  procesie wchodzenia grupy etnicz-
nej w nową społeczność, żadna ze stron nie zachowuje się biernie. 
Wręcz przeciwnie, można zaobserwować aktywizację życia społecz-
nego w  różnych przejawach (pozytywnych i  negatywnych), obu-
stronne dążenie do dynamicznej koegzystencji, a  nawet przypadki 
przejmowania niektórych elementów kultury migrantów przez spo-
łeczeństwo miejscowe.

Koncepcja integracji wynikająca z doświadczenia  
teoretyczno-praktycznego

Z biegiem czasu całość procesu wzajemnego poznawania i dialogu kul-
turowego w płaszczyźnie kulturowo-społecznej określono terminem 
integracja (the concept of cultural integration). Prekursorem procesów 

d i a lo g k u lt u r w p e r s p e k t y w i e t e o r i i  i n t e g r ac j i  k u lt u r o w e j…



194

ma r i u s z c h ama r c z u k

dokonujących się w grupie, czy też w całym społeczeństwie lub w jego 
kulturze w kategoriach integracji jest E. Durkheim. Szczególnie in-
tensywny rozwój tej koncepcji przypada na drugą połowę XIX wieku 
i wiąże się w sposób istotny z upowszechnianiem się wówczas teorii 
pluralizmu kulturowego. Obecnie najważniejszymi jego przedstawi-
cielami są P. Sorokin i T. Parsons. W nawiązaniu do teorii integracji 
konsekwentnie budowanej na zasadach pluralizmu kulturowego ideą 
przewodnią jest pogląd, że rezultatem wzajemnej interakcji grupy 
imigrantów z grupą, jaką stanowi ludność rodzima jest uzyskanie 
pewnego stanu jedności i harmonii lub przeciwnie – stanu skłócenia 
i konfliktu. Przy czym koncepcja ta zakłada, iż owo oddziaływanie 
prowadzi do zmian w obu tych grupach, a przeobrażenia dokonują-
ce się w społeczności imigrantów nie prowadzą do utraty poczucia 
własnej tożsamości. Teoria integracji dociera tym samym do sedna 
procesów, jakie zachodzą w strukturze powstającego społeczeństwa 
wieloetnicznego. Ma tutaj miejsce wzajemne przenikanie się, prawdzi-
wego dialogu i łączenie kultury imigrantów z kulturą społeczeństwa 
miejscowego w jedną, złożoną, mniej lub bardziej harmonijnie dopa-
sowaną całość. Stąd integrację określa się jako „wzajemną wymianę 
wartości pomiędzy grupą emigracyjną a społeczeństwem imigracyj-
nym, która prowadzi konsekwentnie do utworzenia z nim w miarę 
harmonijnej całości, z jednoczesnym zachowaniem własnej osobo-
wości narodowej i kulturowej”14.

Przedstawiona powyżej próba określenia pojęcia integracji nabiera 
charakteru analogicznego. Pojęcie to przestaje być wieloznaczne, ale 
nie staje się tym samym jednoznaczne15. W ujęciu opisowym „oznacza 
ono spontaniczny, dynamiczny, ciągły, powolny (stopniowy), wolny od 
przymusu proces, który przez to samo łączy harmonijnie imigrantów 
i tubylców (czasami autochtonów) w jednym społeczeństwie tak, że 
grupy poznają się wzajemnie, (zewnętrznie) przystosowują, prowadzą 
szeroko pojęty dialog, dopasowują i wzajemnie swoimi wartościami 

14	 J. Gruszyński, Integracja emigracji..., 558; A. Paluch, Procesy asymilacji..., 
58-59.

15	 J. Woźniak, Integracja kulturowo-społeczna emigrantów a ich prawo do 
wolności religijnej w nauczaniu społecznym Kościoła, rozprawa doktorska 
napisana na ATK w 1990 r. (w maszynopisie).



195

kulturowymi (od wewnątrz) ubogacają, bez całkowitego rezygnowa-
nia przy tym ze swojej odmienności, uczestnicząc równocześnie ak-
tywnie i efektywnie w życiu wspólnoty miejscowej”16. Proces ten ma 
ze swej natury charakter kompleksowy i próbuje pogodzić często war-
tości krańcowo różne, takie jak uniwersalność i partykularyzm, indy-
widualizm i pluralizm, dobro jednostkowe i dobro wspólne, wolność 
indywidualną i porządek społeczny. Tak rozumiany proces integracji 
obejmuje swoim zasięgiem różne sfery struktury, dialogu i kultury 
danego społeczeństwa. Nawiązując do takiego stanu rzeczy W. Lan-
decker rozróżnia integrację normatywną, komunikacyjną (funkcjo-
nalną) oraz kulturalną. Pierwsza z nich dokonuje się w obrębie norm, 
wartości i wzorów zachowań grupy etnicznej imigrantów i społeczno-
ści przyjmującej. W procesie integracji normatywnej winny one zo-
stać zharmonizowane tak, by stanowiły jedną, zgodną całość, zarówno 
w skali jednostki, jak i społeczeństwa globalnego. Integracja funkcjo-
nalna wskazuje z kolei na stan i stopień zaangażowania w strukturę 
i organizację całego społeczeństwa. Istotną sprawą jest tutaj kwestia, 
czy pełnią oni (imigranci) te same role i zajmują podobne pozycje 
oraz stanowiska, jak członkowie społeczności miejscowej. Integracja 
komunikacyjna ukazuje natomiast, w jakim stopniu grupy etniczne 
przyswoiły sobie język społeczeństwa rodzimego, także określa sto-
pień popularności języków imigrantów oraz poziom uczestnictwa 
członków tych grup w organizowaniu i korzystaniu ze środków spo-
łecznego przekazu, będących jednym z głównych nośników kultury. 
Ostatni rodzaj integracji, to integracja kulturowa. Rozstrzyga ona py-
tanie o to, jaki jest stopień zharmonizowania kultury grupy imigran-
tów z kulturą społeczeństwa miejscowego. Określa też, jak dalece jest 
możliwe wzajemne uczestnictwo w tych kulturach. 

Rozważając zagadnienie integracji należy również zauważyć, że do-
konuje się ona nie tylko w różnych sferach struktury i kultury danego 
społeczeństwa, ale ma także zróżnicowany zasięg. Co innego oznacza 
w odniesieniu do ogółu społeczeństwa, a czym innych charakteryzuje 
się w odniesieniu do poszczególnych jednostek. W pierwszym przy-
padku integracja jest procesem koordynującym wzajemne stosunki 
pomiędzy grupą imigrantów i ludnością rodzimą w dziedzinie kultury 

16	 H. Juros, Migration..., 52.

d i a lo g k u lt u r w p e r s p e k t y w i e t e o r i i  i n t e g r ac j i  k u lt u r o w e j…



196

ma r i u s z c h ama r c z u k

i struktur społecznych. Jasno z tego wynika, że teoria integracji w swej 
istocie nie akceptuje możliwości asymilacji całej grupy etnicznej. Sta-
je się ona natomiast możliwa na płaszczyźnie indywidualnej, jednost-
kowej. W takim przypadku integracja w konsekwencji prowadzi do 
zmiany osobowości osoby poddającej się integracji asymilacyjnej. Za-
sięg tej transformacji oznacza z jednej strony niebezpieczeństwo etno-
centryzmu, oznaczającego w praktyce sytuację przysłowiowego getta, 
z drugiej natomiast rysuje się groźba całkowitej asymilacji. Pomiędzy 
tymi dwoma skrajnymi perspektywami ukazuje się modus vivendi, 
jakby centralnie usytuowana możliwość przemiany osobowości jed-
nostki, którą będzie charakteryzował i cechował kulturowy pluralizm17. 

W skali całego społeczeństwa, zjawisko integracji dokonuje się eta-
pami i prowadzi od możliwości zaistnienia sytuacji izolacji kulturowej 
z jednej strony, poprzez fazę przystosowania i adaptacji, aż do stanu 
pełnej integracji, na przeciwległym biegunie. Podobnie w wymiarze 
jednostki, integracja prowadzi etapami od ekstremalnej sytuacji ego-
izmu etnicznego, który oznacza zamknięcie się jednostki w świecie 
własnych wartości i wzorów zachowań oraz chęć absolutyzacji swo-
jej etnicznej kultury, a następnie za przyczyną dialogu, poprzez etap 
przystosowania, adaptacji, ostatecznie prowadzi do integracji na bazie 
dualizmu kulturowego, a nawet kulturowego pluralizmu, do stadium 
asymilacji w sensie utraty przez jednostkę własnej kultury pochodze-
nia na rzecz kultury kraju osiedlenia18.

Podsumowanie

Podsumowując rozważania dotyczące dialogu kultur w perspekty-
wie teorii integracji kulturowej należy zaznaczyć, iż znajduje ona 
współcześnie najwięcej naukowej aprobaty. Dzieje się tak dlatego, 
iż pozwala ona najlepiej zbadać podstawowy fakt z życia jednostek 
i  społeczeństw wieloetnicznych, jakim jest występowanie obok sie-
bie sytuacji kompromisu i konfliktu. Przede wszystkim zaś ujmuje 

17	 H. Kubiak, Asymilacja etniczna..., 66.
18	 E. Paucz, Melting pot – polityka tygla. Polonia w USA. Dziś i jutro 

(Biblioteka Nowe drogi 1), 21-22.



197

ona w sposób adekwatny procesy interakcji w formie dialogu kultu-
rowego, zachodzące pomiędzy grupą imigrantów i społeczeństwem 
miejscowym, definiuje przy tym ich charakter i  zakres. Procesy te 
traktuje jako istotny społeczno-kulturowy, empiryczny fakt. Potrafi 
też określić kierunki ich rozwoju, tak w skali jednostki w procesie 
tworzenia podmiotowości19, grupy etnicznej, jak i  społeczeństwa 
postglobalnego. Koncepcja ta wyklucza możliwość asymilacji całej 
grupy etnicznej dlatego, że proces interakcji imigrantów ze społe-
czeństwem miejscowym nie ma charakteru jednostronnego, lecz za-
wsze dwustronny i prowadzi w rezultacie do wzajemnego, aktywnego 
łączenia się elementów kultury obu tych społeczności. Wniosek ten 
przesądza o fakcie zerwania przez teorię integracji z pewnymi, usta-
lonymi w potocznym myśleniu stereotypami, dotyczącymi przebiegu 
procesów interkulturowych. Stanowi on tym samym moment naj-
bardziej charakterystyczny dla tej koncepcji. Tak więc prezentacja 
teorii asymilacji, przystosowania i akulturacji oraz integracji pozwala 
ostatecznie stwierdzić, że problematyka dialogu międzykulturowego 
w społeczeństwie ponowoczesnym jest niezwykle złożona20. Wszel-
kie rozwiązania typu rezygnacji z własnej tożsamości kulturowej na 
rzecz asymilacji są w dziedzinie zdrowej integracji nie do przyjęcia. 
Powierzchowność i przejściowość teorii przystosowania i akulturacji 
nie są zadowalające, chyba, że dotyczą okresów krótkotrwałych. Po-
została, koncepcja integracji, jak się wydaje, z punktu widzenia róż-
nych doświadczeń na obecnym etapie rozpoznania jest zdecydowanie 
najlepszą propozycją teoretyczną w kwestii interetnicznej. W związ-
ku z powyższym powstaje imperatyw rozwoju tej teorii na poziomie 
praktycznych rozwiązań i uaktualniane poprzez analizę i wyciąganie 
wniosków z nowych doświadczeń podczas funkcjonowania w kon-
kretnych społeczeństwach.

19	 Por. K. Wielecki, Kultura versus kultura masowa. Podmiotowość i quasi 
kultura w nibyspołeczeństwie, Warszawa 2024, 485-503.

20	 Por. R. Wiśniewski, Komunikacja i kompetencje międzykulturowe, 	
w: Słowniki społeczne, t: Studia kulturowe…, 111-128.

d i a lo g k u lt u r w p e r s p e k t y w i e t e o r i i  i n t e g r ac j i  k u lt u r o w e j…




	OKLADKA_CAMINO 2025_DRUK-2 (1)
	CAMINO 2025_WKLAD_DRUK-3

